EXHORTATION APOSTOLIQUE
GAUDETE ET EXSULTATE

DU SAINT-PERE
FRANCOIS

SUR L’APPEL A LA SAINTETE
DANS LE MONDE ACTUEL

1. « Soyez dans la joie et I'allégresse » (Mt 5, 12), dit Jésus a ceux qui sont persécutés ou humiliés a cause de lui.
Le Seigneur demande tout ; et ce qu’il offre est la vraie vie, le bonheur pour lequel nous avons été créés. Il veut
gue nous soyons saints et il n‘attend pas de nous que nous nous contentions d’'une existence médiocre,
édulcorée, sans consistance. En réalité, des les premiéeres pages de la Bible, il y a, sous diverses formes, I'appel a
la sainteté. Voici comment le Seigneur le proposait a Abraham : « Marche en ma présence et sois parfait » (Gn
17, 1).

2. Il ne faut pas s’attendre, ici, a un traité sur la sainteté, avec de nombreuses définitions et distinctions qui
pourraient enrichir cet important théeme, ou avec des analyses qu’on pourrait faire concernant les moyens de
sanctification. Mon humble objectif, c’est de faire résonner une fois de plus I'appel a la sainteté, en essayant de
I'insérer dans le contexte actuel, avec ses risques, ses défis et ses opportunités. En effet, le Seigneur a élu chacun
d’entre nous pour que nous soyons « saints et immaculés en sa présence, dans I'amour » (Ep 1, 4).

Premier chapitre
L’APPEL A LA SAINTETE
Les saints qui nous encouragent et nous accompagnent

3. Dans la Lettre aux Hébreux, sont mentionnés divers témoignages qui nous encouragent a « courir avec
constance I'épreuve qui nous est proposée » (12, 1). On y parle d’Abraham, de Sara, de Moise, de Gédéon et de
plusieurs autres (cf. 11, 1-12, 3) et surtout on nous invite a reconnaitre que nous sommes enveloppés « d’une si
grande nuée de témoins » (12, 1) qui nous encouragent a ne pas nous arréter en chemin, qui nous incitent a
continuer de marcher vers le but. Et parmi eux, il peut y avoir notre propre meére, une grand-meére ou d’autres
personnes proches (cf. 2 Tm 1, 5). Peut-étre leur vie n’a-t-elle pas toujours été parfaite, mais, malgré des
imperfections et des chutes, ils sont allés de I'avant et ils ont plu au Seigneur.

4. Les saints qui sont déja parvenus en la présence de Dieu gardent avec nous des liens d’amour et de
communion. Le Livre de I’Apocalypse en témoigne quand il parle des martyrs qui intercédent : « Je vis sous
I'autel les ames de ceux qui furent égorgés pour la Parole de Dieu et le témoignage qu'ils avaient rendu. lls
crierent d’une voix puissante : “Jusques a quand, Maitre saint et vrai, tarderas-tu a faire Justice ?”” » (6, 9-10).
Nous pouvons dire que « nous nous savions entourés, conduits et guidés par les amis de Dieu [...] Je ne dois pas
porter seul ce que, en réalité, je ne pourrais jamais porter seul. La troupe des saints de Dieu me protége, me
soutient et me porte ».[1]

5. Lors des proces de béatification et de canonisation, on prend en compte les signes d’héroicité dans I'exercice
des vertus, le don de la vie chez le martyr et également les cas du don de sa propre vie en faveur des autres, y
compris jusqu’a la mort. Ce don exprime une imitation exemplaire du Christ et est digne d’admiration de la part
des fideles.[2] Souvenons-nous, par exemple, de la bienheureuse Maria Gabriela Sagheddu qui a offert sa vie
pour I"'union des chrétiens.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn1
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn2

Les saints de la porte d’a coté

6. Ne pensons pas uniquement a ceux qui sont déja béatifiés ou canonisés. L'Esprit Saint répand la sainteté
partout, dans le saint peuple fidéle de Dieu, car « le bon vouloir de Dieu a été que les hommes ne recgoivent pas
la sanctification et le salut séparément, hors de tout lien mutuel ; il a voulu en faire un peuple qui le connaitrait
selon la vérité et le servirait dans la sainteté ».[3]Le Seigneur, dans I’histoire du salut, a sauvé un peuple. ll n'y a
pas d’identité pleine sans I'appartenance a un peuple. C'est pourquoi personne n’est sauvé seul, en tant
gu’individu isolé, mais Dieu nous attire en prenant en compte la trame complexe des relations interpersonnelles
qui s’établissent dans la communauté humaine : Dieu a voulu entrer dans une dynamique populaire, dans la
dynamique d’un peuple.

7. Jaime voir la sainteté dans le patient peuple de Dieu : chez ces parents qui éduquent avec tant d’amour leurs
enfants, chez ces hommes et ces femmes qui travaillent pour apporter le pain a la maison, chez les malades,
chez les religieuses agées qui continuent de sourire. Dans cette constance a aller de I'avant chaque jour, je vois
la sainteté de I'Eglise militante. C’est cela, souvent, la sainteté “de la porte d’a coté”, de ceux qui vivent proches
de nous et sont un reflet de la présence de Dieu, ou, pour employer une autre expression, “la classe moyenne
de la sainteté”.[4]

8. Laissons-nous encourager par les signes de sainteté que le Seigneur nous offre a travers les membres les plus
humbles de ce peuple qui « participe aussi de la fonction prophétique du Christ ; il répand son vivant
témoignage avant tout par une vie de foi et de charité ».[5] Pensons, comme nous le suggere sainte Thérese
Bénédicte de la Croix, que par l'intermédiaire de beaucoup d’entre eux se construit la vraie histoire : « Dans la
nuit la plus obscure surgissent les plus grandes figures de prophétes et de saints. Mais le courant de la vie
mystique qui faconne les ames reste en grande partie invisible. Certaines ames dont aucun livre d’histoire ne fait
mention, ont une influence déterminante aux tournants décisifs de I'histoire universelle. Ce n’est qu’au jour ou
tout ce qui est caché sera manifesté que nous découvrirons aussi a quelles ames nous sommes redevables des
tournants décisifs de notre vie personnelle ».[6]

9. La sainteté est le visage le plus beau de I'Eglise. Mais méme en dehors de I'Eglise catholique et dans des
milieux tres différents, I'Esprit suscite « des signes de sa présence, qui aident les disciples mémes du Christ ».[7]
D’autre part, saint Jean-Paul Il nous a rappelé que « le témoignage rendu au Christ jusqu’au sang est devenu un
patrimoine commun aux catholiques, aux orthodoxes, aux anglicans et aux protestants ».[8] Lors de la belle
commémoration cecuménique qu’il a voulu célébrer au Colisée a I'occasion du Jubilé de I'an 2000, il a affirmé
qgue les martyrs sont un « héritage qui nous parle d’une voix plus forte que celle des fauteurs de division ».[9]

Le Seigneur appelle

10. Tout cela est important. Cependant, ce que je voudrais rappeler par la présente Exhortation, c’est surtout
I"appel a la sainteté que le Seigneur adresse a chacun d’entre nous, cet appel qu’il t'adresse a toi aussi : « Vous
étes devenus saints car je suis saint » (Lv 11, 44 ; cf. 1 P 1, 16). Le Concile Vatican Il I'a souligné avec force : «
Pourvus de moyens salutaires d’une telle abondance et d’une telle grandeur, tous ceux qui croient au Christ,
quels que soient leur condition et leur état de vie, sont appelés par Dieu, chacun dans sa route, a une sainteté
dont la perfection est celle méme du Pére ».[10]

11. « Chacun dans sa route » dit le Concile. Il ne faut donc pas se décourager quand on contemple des modeéles
de sainteté qui semblent inaccessibles. Il y a des témoins qui sont utiles pour nous encourager et pour nous
motiver, mais non pour que nous les copiions, car cela pourrait méme nous éloigner de la route unique et
spécifique que le Seigneur veut pour nous. Ce qui importe, c’est que chaque croyant discerne son propre chemin
et mette en lumiére le meilleur de lui-méme, ce que le Seigneur a déposé de vraiment personnel en lui (cf. 1 Co
12, 7) et qu’il ne s’épuise pas en cherchant a imiter quelque chose qui n’a pas été pensé pour lui. Nous sommes
tous appelés a étre des témoins, mais il y a de nombreuses formes existentielles de témoignage.[11] De fait,



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn3
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn4
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn5
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn6
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn7
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn8
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn9
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn10
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn11

quand le grand mystique saint Jean de la Croix écrivait son Cantique spirituel, il préférait éviter des regles fixes
pour tout le monde et il expliquait que ses vers étaient écrits pour que chacun en tire profit a sa maniere.[12] En
effet, la vie divine se communique aux uns « d’une maniere [et aux] autres d’une autre ».[13]

12. Parmi les formes variées, je voudrais souligner que le “génie féminin” se manifeste également dans des
styles féminins de sainteté, indispensables pour refléter la sainteté de Dieu en ce monde. Méme a des époques
ou les femmes ont été plus marginalisées, |'Esprit Saint a précisément suscité des saintes dont le rayonnement a
provoqué de nouveaux dynamismes spirituels et d’importantes réformes dans I'Eglise. Nous pouvons
mentionner sainte Hildegarde de Bingen, sainte Brigitte, sainte Catherine de Sienne, sainte Thérése d’Avila ou
sainte Thérése de Lisieux. Mais je tiens a évoquer tant de femmes inconnues ou oubliées qui, chacune a sa
maniére, ont soutenu et transformé des familles et des communautés par la puissance de leur témoignage.

13. Cela devrait enthousiasmer chacun et I'encourager a tout donner pour progresser vers ce projet unique et
inimitable que Dieu a voulu pour lui de toute éternité : « Avant méme de te former au ventre maternel, je t’ai
connu; avant méme que tu sois sorti du sein, je t’ai consacré » (Jr 1, 5).

Pour toi aussi

14. Pour étre saint, il n’est pas nécessaire d’étre évéque, prétre, religieuse ou religieux. Bien des fois, nous
sommes tentés de penser que la sainteté n’est réservée qu’a ceux qui ont la possibilité de prendre de la distance
par rapport aux occupations ordinaires, afin de consacrer beaucoup de temps a la priére. Il n’en est pas ainsi.
Nous sommes tous appelés a étre des saints en vivant avec amour et en offrant un témoignage personnel dans
nos occupations quotidiennes, la ol chacun se trouve. Es-tu une consacrée ou un consacré ? Sois saint en vivant
avec joie ton engagement. Es-tu marié ? Sois saint en aimant et en prenant soin de ton époux ou de ton épouse,
comme le Christ I'a fait avec I'Eglise. Es-tu un travailleur ? Sois saint en accomplissant honnétement et avec
compétence ton travail au service de tes fréres. Es-tu pére, mere, grand-pére ou grand-meére ? Sois saint en
enseignant avec patience aux enfants a suivre Jésus. As-tu de l'autorité ? Sois saint en luttant pour le bien
commun et en renongant a tes intéréts personnels.[14]

15. Laisse la grace de ton baptéme porter du fruit dans un cheminement de sainteté. Permets que tout soit
ouvert a Dieu et pour cela choisis-le, choisis Dieu sans relache. Ne te décourage pas, parce que tu as la force de
I’'Esprit Saint pour que ce soit possible ; et la sainteté, au fond, c’est le fruit de I'Esprit Saint dans ta vie (cf. Ga 5,
22-23). Quand tu sens la tentation de t’enliser dans ta fragilité, leve les yeux vers le Crucifié et dis-lui : ““Seigneur,
je suis un pauvre, mais tu peux réaliser le miracle de me rendre meilleur”. Dans I'Eglise, sainte et composée de
pécheurs, tu trouveras tout ce dont tu as besoin pour progresser vers la sainteté. Le Seigneur I’a remplie de dons
par sa Parole, par les sacrements, les sanctuaires, la vie des communautés, le témoignage de ses saints, et par
une beauté multiforme qui provient de I'amour du Seigneur, « comme la fiancée qui se pare de ses bijoux » (Is
61, 10).

16. Cette sainteté a laquelle le Seigneur t’appelle grandira par de petits gestes. Par exemple : une dame va au
marché pour faire des achats, elle rencontre une voisine et commence a parler, et les critiques arrivent. Mais
cette femme se dit en elle-méme : « Non, je ne dirai du mal de personne ». Voila un pas dans la sainteté !
Ensuite, a la maison, son enfant a besoin de parler de ses réves, et, bien qu’elle soit fatiguée, elle s’assoit a coté
de lui et I'écoute avec patience et affection. Voila une autre offrande qui sanctifie ! Ensuite, elle connait un
moment d’angoisse, mais elle se souvient de I'amour de la Vierge Marie, prend le chapelet et prie avec foi. Voila
une autre voie de sainteté ! Elle sort apres dans la rue, rencontre un pauvre et s’arréte pour échanger avec lui
avec affection. Voila un autre pas !

17. Parfois, la vie présente des défis importants et a travers eux le Seigneur nous invite a de nouvelles
conversions qui permettent a sa grace de mieux se manifester dans notre existence « afin de nous faire
participer a sa sainteté » (He 12, 10). D’autres fois il ne s’agit que de trouver une forme plus parfaite de vivre ce



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn12
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn13
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn14

gue nous vivons déja : « Il y a des inspirations qui tendent seulement a une extraordinaire perfection des
exercices ordinaires de la vie chrétienne »[15] Quand le Cardinal Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan était en
prison, il avait renoncé a s’évertuer a demander sa libération. Son choix était de vivre « le moment présent en le
comblant d’amour » ; et voila la maniere dont cela se concrétisait : « Je saisis les occasions qui se présentent
chaque jour, pour accomplir les actes ordinaires de facon extraordinaire ».[16]

18. Ainsi, sous I'impulsion de la grace divine, par de nombreux gestes, nous construisons ce modele de sainteté
que Dieu a voulu, non pas en tant qu’étres autosuffisants mais « comme de bons intendants d’'une multiple
grace de Dieu » (1 P 4, 10). Comme nous l'ont bien rappelé les Evéques de Nouvelle Zélande, I'amour
inconditionnel du Seigneur est possible parce que le Ressuscité partage sa vie puissante avec nos vies fragiles : «
Son amour n’a pas de limites et, une fois donné, il ne recule jamais. Il a été inconditionnel et demeure fidéle.
Aimer ainsi n’est pas facile, car souvent nous sommes vraiment faibles. Mais précisément pour que nous nous
efforcions d’aimer comme le Christ nous a aimés, le Christ partage sa propre vie ressuscitée avec nous. Ainsi, nos
vies révelent son pouvoir en action, y compris au milieu de la faiblesse humaine ».[17]

Ta mission dans le Christ

19. Pour un chrétien, il n’est pas possible de penser a sa propre mission sur terre sans la concevoir comme un
chemin de sainteté, car « voici quelle est la volonté de Dieu : c’est votre sanctification » (1 Th 4, 3). Chaque saint
est une mission ; il est un projet du Pere pour refléter et incarner, a un moment déterminé de I'histoire, un
aspect de I'Evangile.

20. Cette mission trouve son sens plénier dans le Christ et ne se comprend qu’a partir de lui. Au fond, la sainteté,
c’est vivre les mystéres de sa vie en union avec lui. Elle consiste a s’associer a la mort et a la résurrection du
Seigneur d’une maniére unique et personnelle, a mourir et a ressusciter constamment avec lui. Mais cela peut
impliquer également de reproduire dans I'existence personnelle divers aspects de la vie terrestre de Jésus : sa
vie cachée, sa vie communautaire, sa proximité avec les derniers, sa pauvreté et d’autres manifestations du don
de lui-méme par amour. La contemplation de ces mysteres, comme le proposait saint Ignace de Loyola, nous
amene a les faire chair dans nos choix et dans nos attitudes.[18] Car « tout dans la vie de Jésus est signe de son
mysteére »,[19] « toute la vie du Christ est Révélation du Péere »,[20] « toute la vie du Christ est mystere de
Rédemption »,[21]« toute la vie du Christ est mystere de Récapitulation »,[22] et « tout ce que le Christ a vécu, il
fait que nous puissions le vivre en lui et qu’il le vive en nous ».[23]

21. Le dessein du Pere, c’est le Christ, et nous en lui. En derniére analyse, c’est le Christ aimant en nous, car « la
sainteté n’est rien d’autre que la charité pleinement vécue ».[24]C’est pourquoi, « la mesure de la sainteté est
donnée par la stature que le Christ atteint en nous, par la mesure dans laquelle, avec la force de I'Esprit Saint,
nous modelons toute notre vie sur la sienne ».[25]Ainsi, chaque saint est un message que I'Esprit Saint puise
dans la richesse de Jésus-Christ et offre a son peuple.

22. Pour reconnaftre quelle est cette parole que le Seigneur veut dire a travers un saint, il ne faut pas s’arréter
aux détails, car |a aussi il peut y avoir des erreurs et des chutes. Tout ce que dit un saint n’est pas forcément
fidele a I’Evangile, tout ce qu'il fait n’est pas nécessairement authentique et parfait. Ce qu’il faut considérer,
c’est I'ensemble de sa vie, tout son cheminement de sanctification, cette figure qui reflete quelque chose de
Jésus-Christ et qui se révele quand on parvient a percevoir le sens de la totalité de sa personne.[26]

23. Pour nous tous, c’est un rappel fort. Toi aussi, tu as besoin de percevoir la totalité de ta vie comme une
mission. Essaie de le faire en écoutant Dieu dans la priere et en reconnaissant les signes qu’il te donne.
Demande toujours a I'Esprit ce que Jésus attend de toi a chaque moment de ton existence et dans chaque choix
gue tu dois faire, pour discerner la place que cela occupe dans ta propre mission. Et permets-lui de forger en toi
ce mystére personnel qui reflete Jésus-Christ dans le monde d’aujourd’hui.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn15
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn16
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn17
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn18
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn19
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn20
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn21
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn22
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn23
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn24
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn25
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn26

24. Puisses-tu reconnaitre quelle est cette parole, ce message de Jésus que Dieu veut délivrer au monde par ta
vie | Laisse-toi transformer, laisse-toi renouveler par I'Esprit pour que cela soit possible, et qu’ainsi ta belle
mission ne soit pas compromise. Le Seigneur I'accomplira méme au milieu de tes erreurs et de tes mauvaises
passes, pourvu que tu n’abandonnes pas le chemin de I'amour et que tu sois toujours ouvert a son action
surnaturelle qui purifie et illumine.

L'activité qui sanctifie

25. Comme tu ne peux pas comprendre le Christ sans le Royaume qu’il est venu apporter, ta propre mission est
inséparable de la construction de ce Royaume : « Cherchez d’abord son Royaume et sa justice, et tout cela vous
sera donné par surcroit » (Mt 6, 33). Ton identification avec le Christ et avec ses désirs implique I'engagement a
construire, avec lui, ce Royaume d’amour, de justice et de paix pour tout le monde. Le Christ lui-méme veut le
vivre avec toi, dans tous les efforts ou les renoncements que cela implique, et également dans les joies et dans la
fécondité qu’il peut t'offrir. Par conséquent, tu ne te sanctifieras pas sans te donner corps et ame pour offrir le
meilleur de toi-méme dans cet engagement.

26. Il n’est pas sain d’aimer le silence et de fuir la rencontre avec |'autre, de souhaiter le repos et d’éviter
I'activité, de chercher la priere et de mépriser le service. Tout peut étre accepté et étre intégré comme faisant
partie de I'existence personnelle dans ce monde, et étre incorporé au cheminement de sanctification. Nous
sommes appelés a vivre la contemplation également au sein de I’action, et nous nous sanctifions dans I'exercice
responsable et généreux de notre propre mission.

27. LEsprit Saint peut-il nous inciter a accomplir une mission et en méme temps nous demander de la fuir, ou
d’éviter de nous engager totalement pour préserver la paix intérieure ? Cependant, nous sommes parfois tentés
de reléguer au second plan le dévouement pastoral ou I'engagement dans le monde, comme si c’étaient des
“distractions’” sur le chemin de la sanctification et de la paix intérieure. On oublie que « la vie n’a pas une
mission, mais qu’elle est mission ».[27]

28. Une tache accomplie sous I'impulsion de I'anxiété, de I'orgueil, du besoin de paraitre et de dominer, ne sera
sGrement pas sanctifiante. Le défi, c’est de vivre son propre engagement de facon a ce que les efforts aient un
sens évangélique et nous identifient toujours davantage avec Jésus-Christ. C'est pourquoi on a coutume de
parler, par exemple, d’une spiritualité du catéchiste, d’une spiritualité du clergé diocésain, d’une spiritualité du
travail. C'est pour la méme raison que, dans Evangelii gaudium, j'ai voulu conclure par une spiritualité de la
mission, dans Laudato si’, par une spiritualité écologique et, dans Amoris laetitia, par une spiritualité de la vie
familiale.

29. Cela n’implique pas de déprécier les moments de quiétude, de solitude et de silence devant Dieu. Bien au
contraire ! Car les nouveautés constantes des moyens technologiques, |'attraction des voyages, les
innombrables offres de consommation, ne laissent pas parfois d’espaces libres ol la voix de Dieu puisse
résonner. Tout se remplit de paroles, de jouissances épidermiques et de bruit a une vitesse toujours croissante.
Il n’y régne pas la joie mais plutét I'insatisfaction de celui qui ne sait pas pourquoi il vit. Comment donc ne pas
reconnaltre que nous avons besoin d’arréter cette course fébrile pour retrouver un espace personnel, parfois
douloureux mais toujours fécond, ou s’établit le dialogue sincére avec Dieu ? A un certain moment, nous
devrons regarder en face notre propre vérité, pour la laisser envahir par le Seigneur, et on n’y parvient pas
toujours si « on ne se sent pas au bord de I'abime de la tentation la plus étouffante, si on ne sent pas le vertige
du précipice de I'abandon le plus désespéré, si on ne se trouve pas absolument seul, au faite de la solitude la
plus radicale ».[28]C’est ainsi que nous trouvons les grandes motivations qui nous incitent a vivre a fond les
devoirs personnels.

30. Les mémes moyens de distraction qui envahissent la vie actuelle nous conduisent aussi a absolutiser le
temps libre au cours duquel nous pouvons utiliser sans limites ces dispositifs qui nous offrent du divertissement



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn27
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn28

ou des plaisirs éphéméres.[29]Par voie de conséquence, c’est la mission elle-méme qui s’en ressent, c’est
I'engagement qui s’affaiblit, c’est le service généreux et disponible qui commence a en patir. Cela dénature
I'expérience spirituelle. Une ferveur spirituelle peut-elle cohabiter avec une lassitude dans I'ceuvre
d’évangélisation ou dans le service des autres ?

31. Il nous faut un esprit de sainteté qui impregne aussi bien la solitude que le service, aussi bien I'intimité que
I'ceuvre d’évangélisation, en sorte que chaque instant soit I'expression d’'un amour dévoué sous le regard du
Seigneur. Ainsi, tous les moments seront des marches sur notre chemin de sanctification.

Plus vivants, plus fréres

32. N’aie pas peur de la sainteté. Elle ne t'enlévera pas les forces, ni la vie ni la joie. C’'est tout le contraire, car tu
arriveras a étre ce que le Péere a pensé quand il t’a créé et tu seras fidele a ton propre étre. Dépendre de lui nous
libere des esclavages et nous conduit a reconnaitre notre propre dignité. Cela se reflete en sainte Joséphine
Bakhita qui « enlevée et vendue en esclavage a I'age de 7 ans, [...] endura de nombreuses souffrances entre les
mains de maitres cruels. Mais elle comprit que la vérité profonde est que Dieu, et non pas ’lhomme, est le
véritable Maitre de chaque étre humain, de toute vie humaine. L'expérience devint une source de profonde
sagesse pour cette humble fille d'Afrique ».[30]

33. Dans la mesure ou il se sanctifie, chaque chrétien devient plus fécond pour le monde. Les évéques de
I’Afrique occidentale nous ont enseigné : « Nous sommes appelés dans I'esprit de la Nouvelle Evangélisation a
nous laisser évangéliser et a évangéliser a travers les responsabilités confiées a tous les baptisés. Nous devons
jouer notre role en tant que sel de la terre et lumiere du monde ol que nous nous trouvions ».[31]

34. N’aie pas peur de viser plus haut, de te laisser aimer et libérer par Dieu. N'aie pas peur de te laisser guider
par I'Esprit Saint. La sainteté ne te rend pas moins humain, car c’est la rencontre de ta faiblesse avec la force de
la grace. Au fond, comme disait Léon Bloy, dans la vie « il n’y a gqu’une tristesse, c’est de n’étre pas des saints
».[32

Deuxieme chapitre
DEUX ENNEMIS SUBTILS DE LA SAINTETE

35. Dans ce cadre, je voudrais attirer I'attention sur deux falsifications de la sainteté qui pourraient nous faire
dévier du chemin : le gnosticisme et le pélagianisme. Ce sont deux hérésies apparues au cours des premiers
siecles du christianisme mais qui sont encore d’une préoccupante actualité. Méme aujourd’hui les coceurs de
nombreux chrétiens, peut-étre sans qu’ils s’en rendent compte, se laissent séduire par ces propositions
trompeuses. En elles s’exprime un immanentisme anthropocentrique déguisé en vérité catholique.[33] Voyons
ces deux formes de sécurité, doctrinale ou disciplinaire, qui donnent lieu a « un élitisme narcissique et
autoritaire, ou, au lieu d’évangéliser, on analyse et classifie les autres, et, au lieu de faciliter I'acces a la grace, les
énergies s’usent dans le contréle. Dans les deux cas, ni Jésus-Christ ni les autres n’intéressent vraiment ».[34]

Le gnosticisme actuel

36. Le gnosticisme suppose « une foi renfermée dans le subjectivisme, ou seule compte une expérience
déterminée ou une série de raisonnements et de connaissances que |I'on considére comme pouvant réconforter
et éclairer, mais ou le sujet reste en définitive fermé dans I'immanence de sa propre raison ou de ses sentiments
».[35



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn29
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn30
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn31
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn32
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn33
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn34
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn35

Un esprit sans Dieu et sans chair

37. Grace a Dieu, tout au long de I'histoire de I'Eglise, il a toujours été trés clair que la perfection des personnes
se mesure par leur degré de charité et non par la quantité des données et des connaissances qu’elles
accumulent. Les “gnostiques” font une confusion sur ce point et jugent les autres par leur capacité a
comprendre la profondeur de certaines doctrines. lls congoivent un esprit sans incarnation, incapable de toucher
la chair souffrante du Christ dans les autres, corseté dans une encyclopédie d’abstractions. En désincarnant le
mystere, ils préférent finalement « un Dieu sans Christ, un Christ sans Eglise, une Eglise sans peuple »[36].

38. En définitive, il s’agit d’'une superficialité vaniteuse : beaucoup de mouvement a la surface de I'esprit, mais la
profondeur de la pensée ne se meut ni ne s’émeut. Cette superficialité arrive cependant a subjuguer certains par
une fascination trompeuse, car I'’équilibre gnostique réside dans la forme et semble aseptisé ; et il peut prendre
I"aspect d’une certaine harmonie ou d’un ordre qui englobent tout.

39. Mais attention ! Je ne fais pas référence aux rationalistes ennemis de la foi chrétienne. Cela peut se produire
dans I'Eglise, tant chez les laics des paroisses que chez ceux qui enseignent la philosophie ou la théologie dans
les centres de formation. Car c’est aussi le propre des gnostiques de croire que, par leurs explications, ils
peuvent rendre parfaitement compréhensibles toute la foi et tout I'Evangile. lls absolutisent leurs propres
théories et obligent les autres a se soumettre aux raisonnements qu’ils utilisent. Une chose est un sain et
humble usage de la raison pour réfléchir sur I'’enseignement théologique et moral de I'Evangile ; une autre est de
prétendre réduire I'enseignement de Jésus a une logique froide et dure qui cherche a tout dominer.[37]

Une doctrine sans mystére

40. Le gnosticisme est I'une des pires idéologies puisqu’en méme temps qu’il exalte indiment la connaissance
ou une expérience déterminée, il considére que sa propre vision de la réalité représente la perfection. Ainsi,
peut-étre sans s’en rendre compte, cette idéologie se nourrit-elle elle-méme et sombre-t-elle d’autant plus dans
la cécité. Elle devient parfois particulierement trompeuse quand elle se déguise en spiritualité désincarnée. Car
le gnosticisme « de par sa nature méme veut apprivoiser le mystére »,[38] tant le mystére de Dieu et de sa grace
que le mystere de la vie des autres.

41. Lorsque quelqu’un a réponse a toutes les questions, cela montre qu’il n’est pas sur un chemin sain, et il est
possible qu’il soit un faux prophéte utilisant la religion a son propre bénéfice, au service de ses élucubrations
psychologiques et mentales. Dieu nous dépasse infiniment, il est toujours une surprise et ce n’est pas nous qui
décidons dans quelle circonstance historique le rencontrer, puisqu’il ne dépend pas de nous de déterminer le
temps, le lieu et la modalité de la rencontre. Celui qui veut que tout soit clair et certain prétend dominer la
transcendance de Dieu.

42. On ne peut pas non plus prétendre définir la ou Dieu ne se trouve pas, car il est présent mystérieusement
dans la vie de toute personne, il est dans la vie de chacun comme il veut, et nous ne pouvons pas le nier par nos
supposées certitudes. Méme quand I'existence d’'une personne a été un désastre, méme quand nous la voyons
détruite par les vices et les addictions, Dieu est dans sa vie. Si nous nous laissons guider par I’Esprit plus que par
nos raisonnements, nous pouvons et nous devons chercher le Seigneur dans toute vie humaine. Cela fait partie
du mystere que les mentalités gnostiques finissent par rejeter, parce qu’elles ne peuvent pas le contrdler.

Les limites de la raison

43. Nous ne parvenons a comprendre que trés pauvrement la vérité que nous recevons du Seigneur. Plus
difficilement encore nous parvenons a I’'exprimer. Nous ne pouvons donc pas prétendre que notre maniere de la
comprendre nous autorise a exercer une supervision stricte sur la vie des autres. Je voudrais rappeler que dans
I’Eglise cohabitent a bon droit diverses maniéres d’interpréter de nombreux aspects de la doctrine et de la vie



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn36
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn37
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn38

chrétienne qui, dans leur variété, « aident a mieux expliquer le tres riche trésor de la Parole ». En réalité « a ceux
qui révent d’une doctrine monolithique défendue par tous sans nuances, cela peut sembler une dispersion
imparfaite ».[39] Précisément, certains courants gnostiques ont déprécié la simplicité si concréte de I’Evangile et
ont cherché a remplacer le Dieu trinitaire et incarné par une Unité supérieure ol disparaissait la riche
multiplicité de notre histoire.

44. En réalité, la doctrine, ou mieux, notre compréhension et expression de celle-ci, « n’est pas un systéme clos,
privé de dynamiques capables d’engendrer des questions, des doutes, des interrogations », et « les questions de
notre peuple, ses angoisses, ses combats, ses réves, ses luttes, ses préoccupations, possedent une valeur
herméneutique que nous ne pouvons ignorer si nous voulons prendre au sérieux le principe de I'incarnation. Ses
guestions nous aident a nous interroger, ses interrogations nous interrogent ».[40]

45. 1l se produit fréquemment une dangereuse confusion : croire que parce que nous savons quelque chose ou
gue nous pouvons l'expliquer selon une certaine logique, nous sommes déja saints, parfaits, meilleurs que la «
masse ignorante ». Saint Jean-Paul Il mettait en garde ceux qui dans I’Eglise ont la chance d’une formation plus
poussée contre la tentation de nourrir « un certain sentiment de supériorité par rapport aux autres fideles ».[41]
Mais en réalité, ce que nous croyons savoir devrait étre toujours un motif pour mieux répondre a I'amour de
Dieu, car « on apprend pour vivre : théologie et sainteté sont un binbme inséparable ».[42]

46. Quand saint Francois d’Assise a vu que certains de ses disciples enseignaient la doctrine, il a voulu éviter la
tentation du gnosticisme. Il a donc écrit ceci a saint Antoine de Padoue : « Il me plait que tu lises la théologie
sacrée aux freres, pourvu que, dans I'étude de celle-ci, tu n’éteignes pas I'esprit de sainte oraison et de dévotion
».[43] Il percevait la tentation de transformer I'expérience chrétienne en un ensemble d’élucubrations mentales
qui finissent par éloigner de la fraicheur de I'Evangile. Saint Bonaventure, d’autre part, faisait remarquer que la
vraie sagesse chrétienne ne doit pas étre séparée de la miséricorde envers le prochain : « La plus grande sagesse
qui puisse exister consiste a diffuser fructueusement ce qu’on a a offrir, ce qui a été précisément donné pour
étre offert [...] C'est pourquoi tout comme la miséricorde est amie de la sagesse, I'avarice est son ennemi ».[44]
« Il y a une activité qui, en s’unissant a la contemplation ne I’entrave pas, mais la favorise ainsi que les ceuvres
de miséricorde et de piété ».[45]

Le pélagianisme actuel

47. Le gnosticisme a donné lieu a une autre vieille hérésie qui est également présente aujourd’hui. A mesure que
passait le temps, beaucoup ont commencé a reconnaitre que ce n’est pas la connaissance qui nous rend
meilleurs ni saints, mais la vie que nous menons. Le probléme, c’est que cela a dégénéré subtilement, de sorte
que I'erreur méme des gnostiques s’est simplement transformée mais n’a pas été surmontée.

48. Car le pouvoir que les gnostiques attribuaient a I'intelligence, certains commencerent a I'attribuer a la
volonté humaine, a I'effort personnel. C’est ainsi que sont apparus les pélagiens et les semi-pélagiens. Ce n’était
plus l'intelligence qui occupait la place du mystéere et de la grace, mais la volonté. On oubliait qu’« il n’est pas
guestion de ’'homme qui veut ou qui court, mais de Dieu qui fait miséricorde » (Rm 9, 16) et que « lui nous a
aimés le premier» (1Jn 4, 19).

Une volonté sans humilité

49. Ceux qui épousent cette mentalité pélagienne ou semi-pélagienne, bien qu’ils parlent de la grace de Dieu
dans des discours édulcorés, « en définitive font confiance uniquement a leurs propres forces et se sentent
supérieurs aux autres parce qu’ils observent des normes déterminées ou parce qu’ils sont inébranlablement
fideles a un certain style catholique ».[46] Quand certains d’entre eux s’adressent aux faibles en leur disant que
tout est possible avec la grace de Dieu, au fond ils font d’habitude passer I'idée que tout est possible par la
volonté humaine, comme si celle-ci était quelque chose de pur, de parfait, de tout-puissant, auquel s’ajoute la



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn39
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn40
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn41
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn42
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn43
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn44
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn45
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn46

grace. On cherche a ignorer que “tous ne peuvent pas tout”,[47] et qu’en cette vie les fragilités humaines ne
sont pas complétement et définitivement guéries par la grace.[48] De toute maniere, comme |'enseignait saint
Augustin, Dieu t’invite a faire ce que tu peux et a demander ce que tu ne peux pas ;[49] ou bien a dire
humblement au Seigneur : « Donne ce que tu commandes et commande ce que tu veux ».[50]

50. Au fond, I'absence de la reconnaissance sincére, douloureuse et priante de nos limites est ce qui empéche la
grace de mieux agir en nous, puisqu’on ne lui laisse pas de place pour réaliser ce bien possible qui s’insere dans
un cheminement sincére et réel de croissance.[51] La grace, justement parce qu’elle suppose notre nature, ne
fait pas de nous, d’un coup, des surhommes. Le prétendre serait placer trop de confiance en nous-mémes. Dans
ce cas, derriere I'orthodoxie, nos attitudes pourraient ne pas correspondre a ce que nous affirmons sur la
nécessité de la grace, et dans les faits nous finissons par compter peu sur elle. Car si nous ne percevons pas
notre réalité concrete et limitée, nous ne pourrons pas voir non plus les pas réels et possibles que le Seigneur
nous demande a chaque instant, aprés nous avoir rendus capables et nous avoir conquis par ses dons. La grace
agit historiquement et, d’ordinaire, elle nous prend et nous transforme de maniere progressive.[52] C'est
pourquoi si nous rejetons ce caractére historique et progressif, nous pouvons, de fait, arriver a la nier et a la
bloquer, bien que nous I'exaltions par nos paroles.

51. Quand Dieu s’adresse a Abraham, il lui dit : « Je suis Dieu tout-puissant. Marche en ma présence et sois
parfait » (Gn 17, 1). Pour que nous soyons parfaits comme il le désire, nous devons vivre humblement en sa
présence, enveloppés de sa gloire ; il nous faut marcher en union avec lui en reconnaissant son amour constant
dans nos vies. Il ne faut plus avoir peur de cette présence qui ne peut que nous faire du bien. Il est le Pere qui
nous a donné la vie et qui nous aime tant. Une fois que nous |'acceptons et que nous cessons de penser notre
vie sans lui, I'angoisse de la solitude disparait (cf. Ps 139, 7). Et si nous n’éloignons plus Dieu de nous et que nous
vivons en sa présence, nous pourrons lui permettre d’examiner nos cceurs pour qu’il voie s’ils sont sur le bon
chemin (cf. Ps 139, 23-24). Ainsi, nous connaitrons la volonté du Seigneur, ce qui lui plait et ce qui est parfait (cf.
Rm 12, 1-2) et nous le laisserons nous modeler comme un potier (cf. Is 29, 16). Nous avons souvent dit que Dieu
habite en nous, mais il est mieux de dire que nous habitons en lui, qu’il nous permet de vivre dans sa lumiere et
dans son amour. Il est notre temple : « La chose que je cherche, c’est d’habiter la maison du Seigneur tous les
jours de ma vie » (cf. Ps 27, 4). « Mieux vaut un jour dans tes parvis que mille a ma guise » (Ps 84, 11). C’est en
lui que nous sommes sanctifiés.

Un enseignement de I’Eglise souvent oublié

52. L’Eglise catholique a maintes fois enseigné que nous ne sommes pas justifiés par nos ceuvres ni par nos
efforts mais par la grace du Seigneur qui prend l'initiative. Les Péres de I'Eglise, méme avant saint Augustin,
exprimaient clairement cette conviction primordiale. Saint Jean Chrysostome disait que Dieu verse en nous la
source méme de tous les dons avant méme que nous n’entrions dans le combat.[53] Saint Basile le Grand faisait
remarquer que le fidele se glorifie seulement en Dieu, car il sait qu’il « est dépourvu de vraie justice et ne
[trouve] sa justice que dans la foi au Christ ».[54]

53. Le deuxieme Synode d’Orange a enseigné avec grande autorité que nul homme peut exiger, mériter ou
acheter le don de la grace divine et que toute coopération avec elle est d’abord un don de la grace elle-méme : «
Méme notre volonté de purification est un effet de I'infusion et de I'opération du Saint Esprit en nous ».[55] Plus
tard, méme quand le Concile de Trente souligne I'importance de notre coopération pour la croissance spirituelle,
il réaffirme cet enseignement dogmatique : on dit que nous sommes « justifiés gratuitement parce que rien de
ce qui précede la justification, que ce soit la foi ou les ceuvres, ne mérite cette grace de la justification. En effet,
si c’est une grace, elle ne vient pas des ceuvres ; autrement, la grace n’est plus la grace (Rm 11, 6)».[56]

54. Le Catéchisme de I'Eglise catholique aussi nous rappelle que le don de la grace « surpasse les capacités de
I'intelligence et les forces de la volonté humaine »,[57] et qu’« a I’égard de Dieu, il n’y a pas, au sens d’un droit



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn47
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn48
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn49
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn50
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn51
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn52
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn53
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn54
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn55
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn56
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn57

strict, de mérite de la part de 'homme. Entre Lui et nous I'inégalité est sans mesure ».[58] Son amitié nous
dépasse infiniment, nous ne pouvons pas I'acheter par nos ceuvres et elle ne peut étre qu’un don de son
initiative d’amour. Cela nous invite a vivre dans une joyeuse gratitude pour ce don que nous ne mériterons
jamais, puisque « quand [quelqu’un] possede déja la grace, il ne peut mériter cette grace déja recue ».[59] Les
saints évitent de mettre leur confiance dans leurs propres actions : « Au soir de cette vie, je paraitrai devant
vous les mains vides, car je ne vous demande pas, Seigneur, de compter mes ceuvres. Toutes nos justices ont des
taches a vos yeux ».[60]

55. C'est I'une des grandes convictions définitivement acquises par I'Eglise, et cela est si clairement exprimé
dans la Parole de Dieu que c’est hors de toute discussion. Tout comme le commandement supréme de I'amour,
cette vérité devrait marquer notre style de vie, parce qu’elle s’abreuve au cceur de I'Evangile et elle demande
non seulement a étre accueillie par notre esprit, mais aussi a étre transformée en une joie contagieuse.
Cependant nous ne pourrons pas célébrer avec gratitude le don gratuit de I'amitié avec le Seigneur si nous ne
reconnaissons pas que méme notre existence terrestre et nos capacités naturelles sont un don. Il nous faut «
accepter joyeusement que notre étre soit un don, et accepter méme notre liberté comme une grace. C'est ce qui
est difficile aujourd’hui dans un monde qui croit avoir quelque chose par lui-méme, fruit de sa propre originalité
ou de sa liberté ».[61]

56. C'est seulement a partir du don de Dieu, librement accueilli et humblement regu, que nous pouvons
coopérer par nos efforts a nous laisser transformer de plus en plus.[62] Il faut d’abord appartenir a Dieu. Il s’agit
de nous offrir a celui qui nous devance, de lui remettre nos capacités, notre engagement, notre lutte contre le
mal et notre créativité, pour que son don gratuit grandisse et se développe en nous : « Je vous exhorte, fréres,
par la miséricorde de Dieu, a offrir vos personnes en hostie vivante, sainte, agréable a Dieu » (Rm 12, 1). D’autre
part, I'Eglise a toujours enseigné que seule la charité rend possible la croissance dans la vie de la grace car « si je
n’ai pas la charité, je ne suis rien » (1Co 13, 2).

Les nouveaux pélagiens

57. 11y a encore des chrétiens qui s’emploient a suivre un autre chemin : celui de la justification par leurs propres
forces, celui de I'adoration de la volonté humaine et de ses propres capacités, ce qui se traduit par une
autosatisfaction égocentrique et élitiste dépourvue de I'amour vrai. Cela se manifeste par de nombreuses
attitudes apparemment différentes : I'obsession pour la loi, la fascination de pouvoir montrer des conquétes
sociales et politiques, 'ostentation dans le soin de la liturgie, de la doctrine et du prestige de I'Eglise, la vaine
gloire liée a la gestion d’affaires pratiques, I'enthousiasme pour les dynamiques d’autonomie et de réalisation
autoréférentielle. Certains chrétiens consacrent leurs énergies et leur temps a cela, au lieu de se laisser porter
par I'Esprit sur le chemin de I'amour, de brller du désir de communiquer la beauté et la joie de I'Evangile, et de
chercher ceux qui sont perdus parmi ces immenses multitudes assoiffées du Christ.[63]

58. Souvent, contre I'impulsion de I'Esprit, la vie de I'Eglise se transforme en piéce de musée ou devient la
propriété d’un petit nombre. Cela se produit quand certains groupes chrétiens accordent une importance
excessive a l'accomplissement de normes, de coutumes ou de styles déterminés. De cette maniére, on a
I’habitude de réduire et de mettre I'Evangile dans un carcan en lui retirant sa simplicité captivante et sa saveur.
C'est peut-étre une forme subtile de pélagianisme, parce que cela semble soumettre la vie de la grace a
guelques structures humaines. Cela touche des groupes, des mouvements et des communautés, et c’est ce qui
explique que, trés souvent, ils commencent par une vie intense dans I'Esprit mais finissent fossilisés... ou
corrompus.

59. Sans nous en rendre compte, en pensant que tout dépend de I'effort humain canalisé par des normes et des
structures ecclésiales, nous compliquons I'Evangile et nous devenons esclaves d’un schéma qui laisse peu de
place pour que la grace agisse. Saint Thomas d’Aquin nous rappelait que les préceptes ajoutés a I'Evangile par



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn58
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn59
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn60
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn61
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn62
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn63

I’Eglise doivent s’exiger avec modération « de peur que la vie des fideles en devienne pénible » et qu’ainsi notre
religion ne se transforme en « un fardeau asservissant ».[64]

Le résumé de la Loi

60. Pour éviter cela, il est bon de rappeler fréquemment qu’il y a une hiérarchie des vertus qui nous invite a
rechercher I'essentiel. Le primat revient aux vertus théologales qui ont Dieu pour objet et cause. Et au centre se
trouve la charité. Saint Paul affirme que ce qui compte vraiment, c’est la « la foi opérant par la charité » (Ga 5,
6). Nous sommes appelés a préserver plus soigneusement la charité : « Celui qui aime autrui a de ce fait
accompli la loi [...]. La charité est donc la loi dans sa plénitude » (Rm 13, 8.10). « Car une seule formule contient
toute la Loi en sa plénitude : “Tu aimeras ton prochain comme toi-méme” » (Ga 5, 14).

61. En d’autres termes : dans I'épaisse forét de préceptes et de prescriptions, Jésus ouvre une bréche qui permet
de distinguer deux visages : celui du Pere et celui du frere. Il ne nous offre pas deux formules ou deux préceptes
de plus. Il nous offre deux visages, ou mieux, un seul, celui de Dieu qui se refléte dans beaucoup d’autres. Car en
chaque frere, spécialement le plus petit, fragile, sans défense et en celui qui est dans le besoin, se trouve
présente 'image méme de Dieu. En effet, avec cette humanité vulnérable considérée comme déchet, a la fin des
temps, le Seigneur fagconnera sa derniére ceuvre d’art. Car « qu’est-ce qui reste, qu’est-ce qui a de la valeur dans
la vie, quelles richesses ne s’évanouissent pas ? Sirement deux : le Seigneur et le prochain. Ces deux richesses
ne s’évanouissent pas ».[65]

62. Que le Seigneur délivre I'Eglise des nouvelles formes de gnosticisme et de pélagianisme qui I'affublent et
I’entravent sur le chemin de la sainteté | Ces déviations s’expriment de diverses maniéres, selon le tempérament
et des caractéristiques propres a chacun. C'est pourquoi j'exhorte chacun a se demander et a discerner devant
Dieu de quelle maniére elles peuvent étre en train de se manifester dans sa vie.

Troisiéme chapitre
A LA LUMIERE DU MATTRE

63. Il peut y avoir de nombreuses théories sur ce qu’est la sainteté, d’abondantes explications et distinctions.
Cette réflexion pourrait étre utile, mais rien n’est plus éclairant que de revenir aux paroles de Jésus et de
recueillir sa maniére de transmettre la vérité. Jésus a expliqué avec grande simplicité ce que veut dire étre saint,
et il I'a fait quand il nous a enseigné les béatitudes (cf. Mt 5, 3-12 ; Lc 6, 20-23). Elles sont comme la carte
d’identité du chrétien. Donc, si quelqu’un d’entre nous se pose cette question, “comment fait-on pour parvenir a
étre un bon chrétien ?”, la réponse est simple : il faut mettre en ceuvre, chacun a sa maniere, ce que Jésus
déclare dans le sermon des béatitudes.[66] A travers celles-ci se dessine le visage du Maitre que nous sommes
appelés a révéler dans le quotidien de nos vies.

It

64. Le mot “heureux” ou “bienheureux”, devient synonyme de “saint”, parce qu’il exprime le fait que la

personne qui est fidele a Dieu et qui vit sa Parole atteint, dans le don de soi, le vrai bonheur.
A contrecourant

65. Bien que les paroles de Jésus puissent nous sembler poétiques, elles vont toutefois vraiment a contrecourant
de ce qui est habituel, de ce qui se fait dans la société ; et, bien que ce message de Jésus nous attire, en réalité le
monde nous méne vers un autre style de vie. Les béatitudes ne sont nullement quelque chose de léger ou de
superficiel, bien au contraire ; car nous ne pouvons les vivre que si I'Esprit Saint nous envahit avec toute sa
puissance et nous libére de la faiblesse de I'égoisme, du confort, de I'orgueil.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn64
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn65
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn66

66. Ecoutons encore Jésus, avec tout I'amour et le respect que mérite le Maitre. Permettons-lui de nous choquer
par ses paroles, de nous provoquer, de nous interpeller en vue d’'un changement réel de vie. Autrement, la
sainteté ne sera qu’un mot. Examinons a présent les différentes béatitudes dans la version de I’Evangile selon
Matthieu (cf. Mt 5, 3-12) :[67]

« Heureux les pauvres en esprit, car le Royaume des cieux est a eux ».

67. L’Evangile nous invite a reconnaitre la vérité de notre coeur, pour savoir ol nous placons la sécurité de notre
vie. En général, le riche se sent en sécurité avec ses richesses, et il croit que lorsqu’elles sont menacées, tout le
sens de sa vie sur terre s’effondre. Jésus lui-méme nous I'a dit dans la parabole du riche insensé, en parlant de
cet homme confiant qui, comme un insensé, ne pensait pas qu’il pourrait mourir le jour méme (cf. Lc 12, 16-21).

68. Les richesses ne te garantissent rien. Qui plus est, quand le cceur se sent riche, il est tellement satisfait de lui-
méme qu’il n’y a plus de place pour la Parole de Dieu, pour aimer les freres ni pour jouir des choses les plus
importantes de la vie. Il se prive ainsi de plus grands biens. C'est pourquoi Jésus déclare heureux les pauvres en
esprit, ceux qui ont le coeur pauvre, ol le Seigneur peut entrer avec sa nouveauté constante.

69. Cette pauvreté d’esprit est étroitement liée a la “sainte indifférence” que saint Ignace de Loyola proposait, et
par laguelle nous atteignons une merveilleuse liberté intérieure : « Pour cela il est nécessaire de nous rendre
indifférents a toutes les choses créées, en tout ce qui est laissé a la liberté de notre libre-arbitre et qui ne lui est
pas défendu ; de telle maniére que nous ne voulions pas, pour notre part, davantage la santé que la maladie, la
richesse que la pauvreté, I’honneur que le déshonneur, une vie longue qu’une vie courte et ainsi de suite pour
tout le reste ».[68]

70. Luc ne parle pas d’une pauvreté en “esprit” mais d’étre “pauvre” tout court (cf. Lc 6, 20), et ainsi il nous
invite également a une existence austére et dépouillée. De cette facon, il nous appelle a partager la vie des plus
pauvres, la vie que les Apbtres ont menée, et en définitive a nous configurer a Jésus qui, étant riche, « s’est fait
pauvre » (2 Co 8, 9).

Etre pauvre de coeur, c’est cela la sainteté !
« Heureux les doux, car ils posséderont la terre ».

71. C’est une expression forte, dans ce monde qui depuis le commencement est un lieu d’inimitié, ou I'on se
dispute partout, ou, de tous cbtés, il y a de la haine, ol constamment nous classons les autres en fonction de
leurs idées, de leurs meceurs, voire de leur maniere de parler ou de s’habiller. En définitive, c’est le régne de
I'orgueil et de la vanité, ol chacun croit avoir le droit de s’élever au-dessus des autres. Néanmoins, bien que cela
semble impossible, Jésus propose un autre style : la douceur. C’est ce qu’il pratiquait avec ses propres disciples
et c’est ce que nous voyons au moment de son entrée a Jérusalem : « Voici que ton Roi vient a toi ; modeste, il
monte une anesse » (Mt 21, 5; cf. Zc 9, 9).

72. Jésus a dit : « Mettez-vous a mon école, car je suis doux et humble de coeur, et vous trouverez soulagement
pour vos ames » (Mt 11, 29). Si nous vivons tendus, prétentieux face aux autres, nous finissons par étre fatigués
et épuisés. Mais si nous regardons leurs limites et leurs défauts avec tendresse et douceur, sans nous sentir
meilleurs qu’eux, nous pouvons les aider et nous évitons d’user nos énergies en lamentations inutiles. Pour
sainte Thérése de Lisieux, « la charité parfaite consiste a supporter les défauts des autres, a ne point s’étonner
de leurs faiblesses ».[69]

73. Paul mentionne la douceur comme un fruit de I'Esprit Saint (cf. Ga 5, 23). Il propose que, si nous sommes
parfois préoccupés par les mauvaises actions du frere, nous nous approchions pour le corriger, mais « avec un
esprit de douceur » (Ga 6, 1), et il rappelle : « Tu pourrais bien toi aussi étre tenté » (ibid.). Méme lorsque I'on
défend sa foi et ses convictions, il faut le faire « avec douceur » (1 P 3, 16), y compris avec les adversaires qui



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn67
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn68
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn69

doivent &tre traités « avec douceur » (2 Tm 2, 25). Dans I'Eglise, bien des fois nous nous sommes trompés pour
ne pas avoir accueilli cette requéte de la Parole de Dieu.

74. La douceur est une autre expression de la pauvreté intérieure de celui qui place sa confiance seulement en
Dieu. En effet, dans la Bible on utilise habituellement le méme mot anawin pour désigner les pauvres et les
doux. Quelqu’un pourrait objecter : “Si je suis trop doux, on pensera que je suis stupide, que je suis idiot ou
faible”. C'est peut-étre le cas, mais laissons les autres penser cela. Il vaut mieux toujours étre doux, et nos plus
grands désirs s"accompliront : les doux « possederont la terre », autrement dit, ils verront accomplies, dans leurs
vies, les promesses de Dieu. En effet, les doux, indépendamment des circonstances, espérent dans le Seigneur,
et les humbles posséderont la terre et jouiront d’une grande paix (cf. Ps 37, 9.11). En méme temps, le Seigneur
leur fait confiance : « Celui sur qui je porte les yeux, c’est le pauvre et ’humilié, celui qui tremble a ma parole »
(Is 66, 2).

Réagir avec une humble douceur, c’est cela la sainteté !
« Heureux les affligés, car ils seront consolés »

75. Le monde nous propose le contraire : le divertissement, la jouissance, le loisir, la diversion, et il nous dit que
c’est cela qui fait la bonne vie. L'homme mondain ignore, détourne le regard quand il y a des problémes de
maladie ou de souffrance dans sa famille ou autour de lui. Le monde ne veut pas pleurer : il préfere ignorer les
situations douloureuses, les dissimuler, les cacher. Il s’ingénie a fuir les situations ou il y a de la souffrance,
croyant qu’il est possible de masquer la réalité, ou la croix ne peut jamais, jamais manquer.

76. La personne qui voit les choses comme elles sont réellement se laisse transpercer par la douleur et pleure
dans son ceceur, elle est capable de toucher les profondeurs de la vie et d’étre authentiquement heureuse.[70]
Cette personne est consolée, mais par le réconfort de Jésus et non par celui du monde. Elle peut ainsi avoir le
courage de partager la souffrance des autres et elle cesse de fuir les situations douloureuses. De cette manieére,
elle trouve que la vie a un sens, en aidant I'autre dans sa souffrance, en comprenant les angoisses des autres, en
soulageant les autres. Cette personne sent que l'autre est la chair de sa chair, elle ne craint pas de s’en
approcher jusqu’a toucher sa blessure, elle compatit jusqu’a se rendre compte que les distances ont été
supprimées. Il devient ainsi possible d’accueillir cette exhortation de saint Paul : « Pleurez avec qui pleure » (Rm
12, 15).

Savoir pleurer avec les autres, c’est cela la sainteté !
« Heureux les affamés et les assoiffés de la justice, car ils seront rassasiés »

77. “Avoir faim et soif” sont des expériences trés intenses, parce qu’elles répondent a des besoins vitaux et sont
liées a l'instinct de survie. Il y a des gens qui avec cette méme intensité aspirent a la justice et la recherchent
avec un désir vraiment ardent. Jésus dit qu’ils seront rassasiés, puisque, t6t ou tard, la justice devient réalité, et
nous, nous pouvons contribuer a ce que ce soit possible, méme si nous ne voyons pas toujours les résultats de
cet engagement.

78. Mais la justice que Jésus propose n’est pas comme celle que le monde recherche ; une justice tant de fois
entachée par des intéréts mesquins, manipulée d’un c6té ou de l'autre. La réalité nous montre combien il est
facile d’entrer dans les bandes organisées de la corruption, de participer a cette politique quotidienne du
“donnant-donnant”, ou tout est affaire. Et que de personnes souffrent d’injustices, combien sont contraintes a
observer, impuissantes, comment les autres se relaient pour se partager le gateau de la vie. Certains renoncent
a lutter pour la vraie justice et choisissent de monter dans le train du vainqueur. Cela n’a rien a voir avec la faim

et la soif de justice dont Jésus fait I'éloge.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn70

79. Une telle justice commence a devenir réalité dans la vie de chacun lorsque I'on est juste dans ses propres
décisions, et elle se manifeste ensuite, quand on recherche la justice pour les pauvres et les faibles. Il est vrai
que le mot “justice” peut étre synonyme de fidélité a la volonté de Dieu par toute notre vie, mais si nous lui
donnons un sens treés général, nous oublions qu’elle se réveéle en particulier dans la justice envers les
désemparés : « Recherchez le droit, redressez le violent ! Faites droit a I'orphelin, plaidez pour la veuve ! » (Is 1,
17).

Rechercher la justice avec faim et soif, c’est cela la sainteté !
« Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde ».

80. La miséricorde a deux aspects : elle consiste a donner, a aider, a servir les autres, et aussi a pardonner, a
comprendre. Matthieu le résume dans une régle d’or : « Ainsi, tout ce que vous voulez que les hommes fassent
pour vous, faites-le vous-mémes pour eux » (7, 12). Le Catéchisme nous rappelle que cette loi doit étre
appliquée « dans tous les cas »,[71] spécialement quand quelqu’un « est quelquefois affronté a des situations
qui rendent le jugement moral moins assuré et la décision difficile ».[72

81. Donner et pardonner, c’est essayer de reproduire dans nos vies un petit reflet de la perfection de Dieu qui
donne et pardonne en surabondance. C’'est pourquoi, dans I'évangile de Luc, nous n’entendons plus le « soyez
parfaits » (Mt 5, 48) mais : « Montrez-vous compatissants, comme votre Pére est compatissant. Ne jugez pas, et
VOUs ne serez pas jugés ; ne condamnez pas et vous ne serez pas condamnés ; remettez, et il vous sera remis.
Donnez et I'on vous donnera » (6, 36-38). Et puis Luc ajoute quelque chose que nous ne devrions pas ignorer : «
De la mesure dont vous mesurez on mesurera pour vous en retour » (6, 38). La mesure que nous utilisons pour
comprendre et pour pardonner nous sera appliquée pour nous pardonner. La mesure que nous appliquons pour
donner, nous sera appliquée au ciel pour nous récompenser. Nous n’avons pas intérét a I'oublier.

82. Jésus ne dit pas : “Heureux ceux qui planifient la vengeance”, mais il appelle heureux ceux qui pardonnent et
qui le font « jusqu’a soixante-dix-sept fois » (Mt 18, 22). Il faut savoir que tous, nous constituons une armée de
gens pardonnés. Nous tous, nous avons bénéficié de la compassion divine. Si nous nous approchons sincerement
du Seigneur et si nous tendons l'oreille, nous entendrons parfois probablement ce reproche : « Ne devais-tu pas,
toi aussi, avoir pitié de ton compagnon comme moi j’ai eu pitié de toi ? » (Mt 18, 33).

Regarder et agir avec miséricorde, c’est cela la sainteté !
« Heureux les cceurs purs, car ils verront Dieu ».

83. Cette béatitude concerne les personnes qui ont un coeur simple, pur, sans souillure, car un cceur qui sait
aimer ne laisse pas entrer dans sa vie ce qui porte atteinte a cet amour, ce qui le fragilise ou ce qui le met en
danger. Dans la Bible, le cceur, ce sont nos intentions véritables, ce que nous cherchons vraiment et que nous
désirons, au-dela de ce qui nous laissons transparaitre : « Car ils [les hommes] ne voient que les yeux, mais le
Seigneur voit le cceur » (1 S 16, 7). Il cherche a parler a notre cceur (cf. Os 2, 16) et il désire y écrire sa Loi (cf. Jr.
31, 33). En définitive, il veut nous donner un coeur nouveau (cf. Ez 36, 26).

84. Plus que sur toute chose, il faut veiller sur le cceur (cf. Pr 4, 23). S’il n’est en rien souillé par le mensonge, ce
cceur a une valeur réelle pour le Seigneur. Il « fuit la fourberie, il se retire devant des pensées sans intelligence »
(Sg 1, 5). Le Pére, qui « voit dans le secret » (Mt 6, 6), reconnait ce qui n’est pas pur, autrement dit, ce qui n’est
pas sincere, mais qui est seulement une coquille et une apparence, tout comme le Fils sait « ce qu'il y [a] dans
I'homme » (Jn 2, 25).

85. Il est vrai qu’il ny a pas d’amour sans des ceuvres d’amour, mais cette béatitude nous rappelle que le
Seigneur demande un don de soi au frere qui vienne du coeur, puisque « quand je distribuerais tous mes biens
en aumone, quand je livrerais mon corps aux flammes, si je n’ai pas la charité, cela ne me sert de rien » (1 Co 13,



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn71
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn72

3). Dans I'Evangile selon Matthieu, nous voyons aussi que ce qui procéde du ceeur, c’est cela qui souille 'homme
(cf. 15, 18), car de la proviennent, entre autres, les crimes, le vol, les faux témoignages. (cf. Mt 15, 19). Les désirs
et les décisions les plus profonds, qui nous guident réellement, trouvent leur origine dans les intentions du
coeur.

86. Quand le coeur aime Dieu et le prochain (cf. Mt 22, 36-40), quand telle est son intention véritable et non pas
de vaines paroles, alors ce cceur est pur et il peut voir Dieu. Saint Paul, dans son hymne a la charité, rappelle que
« nous voyons, a présent, dans un miroir, en énigme » (1 Co 13, 12), mais dans la mesure ou regne I’'amour vrai,
nous serons capables de voir « face a face » (ibid.). Jésus promet que ceux qui ont un cceur pur “verront Dieu”.

Garder le cceur pur de tout ce qui souille I'amour, c’est cela la sainteté !
« Heureux les artisans de paix, car ils seront appelés fils de Dieu ».

87. Cette béatitude nous fait penser aux nombreuses situations de guerre qui se répetent. En ce qui nous
concerne, il est fréquent que nous soyons des instigateurs de conflits ou au moins des causes de malentendus.
Par exemple, quand j’entends quelque chose de quelqu’un, que je vais voir une autre personne et que je le lui
répéete ; et que j’en fais méme une deuxiéme version un peu plus étoffée et que je la propage. Et si je réussis a
faire plus de mal, il semble que cela me donne davantage de satisfaction. Le monde des ragots, fait de gens qui
s’emploient a critiquer et a détruire, ne construit pas la paix. Ces gens sont au contraire des ennemis de la paix
et aucunement bienheureux.[73]

88. Les pacifiques sont source de paix, ils batissent la paix et I'amitié sociales. A ceux qui s’efforcent de semer la
paix en tous lieux, Jésus a fait une merveilleuse promesse : « lls seront appelés fils de Dieu » (Mt 5, 9). Il a
demandé a ses disciples de dire en entrant dans une maison : « Paix a cette maison ! » (Lc 10, 5). La Parole de
Dieu exhorte chaque croyant a rechercher la paix “en union avec tous” (cf. 2 Tm 2, 22), car « un fruit de justice
est semé dans la paix pour ceux qui produisent la paix » (Jc 3, 18). Et si parfois, dans notre communauté, nous
avons des doutes quant a ce que nous devons faire, « poursuivons donc ce qui favorise la paix » (Rm 14, 19),
parce que l'unité est supérieure au conflit.[74]

89. Il n"est pas facile de batir cette paix évangélique qui n’exclut personne mais qui inclut également ceux qui
sont un peu étranges, les personnes difficiles et compliquées, ceux qui réclament de |'attention, ceux qui sont
différents, ceux qui sont malmenés par la vie, ceux qui ont d’autres intéréts. C'est dur et cela requiert une
grande ouverture d’esprit et de cceur, parce qu’il ne s’agit pas d’« un consensus de bureau ou d’une paix
éphémeére, pour une minorité heureuse »[75] ni d’un projet « de quelques-uns destiné a quelques-uns ».[76] Il
ne s’agit pas non plus d’ignorer ou de dissimuler les conflits, mais « d’accepter de supporter le conflit, de le
résoudre et de le transformer en un maillon d’un nouveau processus ».[77] Il s’agit d’étre des artisans de paix,
parce que batir la paix est un art qui exige sérénité, créativité, sensibilité et dextérité.

Semer la paix autour de nous, c’est cela la sainteté !
« Heureux les persécutés pour la justice, car le Royaume des cieux est a eux ».

90. Jésus lui-méme souligne que ce chemin va a contrecourant, au point de nous transformer en sujets qui
interpellent la société par leur vie, en personnes qui dérangent. Jésus rappelle combien de personnes sont
persécutées et ont été persécutées simplement pour avoir lutté pour la justice, pour avoir vécu leurs
engagements envers Dieu et envers les autres. Si nous ne voulons pas sombrer dans une obscure médiocrité, ne
recherchons pas une vie confortable, car « qui veut [...] sauver sa vie la perdra » (Mt 16, 25).

91. Pour vivre I'Evangile, on ne peut pas s’attendre a ce que tout autour de nous soit favorable, parce que
souvent les ambitions du pouvoir et les intéréts mondains jouent contre nous. Saint Jean-Paul Il disait qu’« une
société est aliénée quand, dans les formes de son organisation sociale, de la production et de la consommation,



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn73
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn74
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn75
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn76
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn77

elle rend plus difficile la réalisation [du] don [de soi] et la constitution de [la] solidarité entre hommes ».[78
Dans une telle société aliénée, prise dans un enchevétrement politique, médiatique, économique, culturel et
méme religieux qui empéche un authentique développement humain et social, il devient difficile de vivre les
béatitudes, et cela est méme mal vu, suspecté, ridiculisé.

92. La croix, en particulier les peines et les souffrances que nous supportons pour suivre le commandement de
I'amour et le chemin de la justice, est une source de maturation et de sanctification. Rappelons-nous que,
lorsque le Nouveau Testament parle des souffrances qu’il faut supporter pour I'Evangile, il se référe précisément
aux persécutions (cf. Ac5,41;Ph1,29;Col1,24;2Tm1,12;1P2,20;4,14-16; Ap 2, 10).

93. Mais nous parlons des persécutions inévitables, non pas de celles que nous pouvons causer nous-mémes par
une mauvaise facon de traiter les autres. Un saint n’est pas quelqu’un de bizarre, de distant, qui se rend
insupportable par sa vanité, sa négativité et ses rancceurs. Les Apotres du Christ n’étaient pas ainsi. Le livre des
Actes rapporte avec insistance que ceux-ci jouissaient de la sympathie « de tout le peuple » (2, 47 ; cf. 4, 21.33 ;
5, 13), tandis que certaines autorités les harcelaient et les persécutaient (cf. 4, 1-3 ; 5, 17-18).

94. Les persécutions ne sont pas une réalité du passé, parce qu’aujourd’hui également, nous en subissons, que
ce soit d’'une maniére sanglante, comme tant de martyrs contemporains, ou d’une facon plus subtile, a travers
des calomnies et des mensonges. Jésus dit d’étre heureux quand « on dira faussement contre vous toute sorte
d’infamie » (Mt 5, 11). D’autres fois, il s’agit de moqueries qui cherchent a défigurer notre foi et a nous faire
passer pour des étres ridicules.

Accepter chaque jour le chemin de I'Evangile méme s’il nous crée des problémes, c’est cela la sainteté !
Le grand critere

95. Dans le chapitre 25 de I'Evangile selon Matthieu (vwv. 31-46), Jésus s’arréte de nouveau sur I'une des
béatitudes, celle qui déclare heureux les miséricordieux. Si nous recherchons cette sainteté qui plait aux yeux de
Dieu, nous trouvons précisément dans ce texte un critére sur la base duquel nous serons jugés : « J'ai eu faim et
vous m’avez donné a manger, j'ai eu soif et vous m’avez donné a boire, j’étais un étranger et vous m’avez
accueilli, nu et vous m’avez vétu, malade et vous m’avez visité, prisonnier et vous étes venus me voir » (25, 35-
36).

Par fidélité au Maitre

96. Donc, étre saint ne signifie pas avoir le regard figé dans une prétendue extase. Saint Jean-Paul Il disait que «
si nous sommes vraiment repartis de la contemplation du Christ, nous devrons savoir le découvrir surtout dans
le visage de ceux auxquels il a voulu lui-méme s’identifier ».[79] Le texte de Matthieu 25, 35-36 « n’est pas une
simple invitation a la charité ; c’est une page de christologie qui projette un rayon de lumiere sur le mystere du
Christ ».[80] Dans cet appel a le reconnaitre dans les pauvres et les souffrants, se révele le coeur méme du
Christ, ses sentiments et ses choix les plus profonds, auxquels tout saint essaie de se conformer.

97. Vu le caractere formel de ces requétes de Jésus, il est de mon devoir de supplier les chrétiens de les accepter
et de les recevoir avec une ouverture d’esprit sincére, “sine glossa”, autrement dit, sans commentaire, sans
élucubrations et sans des excuses qui les privent de leur force. Le Seigneur nous a précisé que la sainteté ne peut
pas étre comprise ni étre vécue en dehors de ces exigences, parce que la miséricorde est « le coeur battant de
I’Evangile».[81]

98. Quand je rencontre une personne dormant exposée aux intempéries, dans une nuit froide, je peux
considérer que ce fagot est un imprévu qui m’arréte, un délinquant désceuvré, un obstacle sur mon chemin, un
aiguillon génant pour ma conscience, un probléme que doivent résoudre les hommes politiques, et peut-étre
méme un déchet qui pollue I'espace public. Ou bien je peux réagir a partir de la foi et de la charité, et



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn78
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn79
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn80
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn81

reconnaitre en elle un étre humain doté de la méme dignité que moi, une créature infiniment aimée par le Pere,
une image de Dieu, un frére racheté par Jésus-Christ. C'est cela étre chrétien ! Ou bien peut-on comprendre la
sainteté en dehors de cette reconnaissance vivante de la dignité de tout étre humain ?[82]

99. Pour les chrétiens, cela implique une saine et permanente insatisfaction. Bien que soulager une seule
personne justifierait déja tous nos efforts, cela ne nous suffit pas. Les Evéques du Canada l'ont exprimé
clairement en soulignant que, dans les enseignements bibliques sur le Jubilé, par exemple, il ne s’agit pas
seulement d’accomplir quelques bonnes ceuvres mais de rechercher un changement social : « Pour que les
générations futures soient également libérées, il est clair que I'objectif doit étre la restauration de systémes
sociaux et économiques justes de maniére que, désormais, il ne puisse plus y avoir d’exclusion ».[83]

Les idéologies qui mutilent le coeur de I'Evangile

100. Je regrette que parfois les idéologies nous conduisent a deux erreurs nuisibles. D’une part, celle des
chrétiens qui séparent ces exigences de I'Evangile de leur relation personnelle avec le Seigneur, de |'union
intérieure avec lui, de la grace. Ainsi, le christianisme devient une espece d’ONG, privée de cette mystique
lumineuse qu’ont si bien vécue et manifestée saint Francois d’Assise, saint Vincent de Paul, sainte Teresa de
Calcutta, et beaucoup d’autres. Chez ces grands saints, ni la priere, ni 'amour de Dieu, ni la lecture de I'Evangile
n’ont diminué la passion ou I'efficacité du don de soi au prochain, mais bien au contraire.

101. Est également préjudiciable et idéologique I'erreur de ceux qui vivent en suspectant I'engagement social
des autres, le considérant comme quelque chose de superficiel, de mondain, de laicisant, d'immanentiste, de
communiste, de populiste. Ou bien, ils le relativisent comme s’il y avait d’autres choses plus importantes ou
comme si les intéressait seulement une certaine éthique ou une cause qu’eux-mémes défendent. La défense de
I'innocent qui n’est pas encore né, par exemple, doit étre sans équivoque, ferme et passionnée, parce que la est
en jeu la dignité de la vie humaine, toujours sacrée, et I'amour de chaque personne indépendamment de son
développement exige cela. Mais est également sacrée la vie des pauvres qui sont déja nés, de ceux qui se
débattent dans la misere, I'abandon, le mépris, la traite des personnes, I'euthanasie cachée des malades et des
personnes agées privées d’attention, dans les nouvelles formes d’esclavage, et dans tout genre de
marginalisation.[84] Nous ne pouvons pas envisager un idéal de sainteté qui ignore I'injustice de ce monde ou
certains festoient, dépensent allegrement et réduisent leur vie aux nouveautés de la consommation, alors que,
dans le méme temps, d’autres regardent seulement du dehors, pendant que leur vie s’écoule et finit
misérablement.

102. On entend fréguemment que, face au relativisme et aux défaillances du monde actuel, la situation des
migrants, par exemple, serait un probléme mineur. Certains catholiques affirment que c’est un sujet secondaire
a cOté des questions “sérieuses” de la bioéthique. Qu’un homme politique préoccupé par ses succes dise une
telle chose, on peut arriver a la comprendre ; mais pas un chrétien, a qui ne sied que I'attitude de se mettre a la
place de ce frere qui risque sa vie pour donner un avenir a ses enfants. Pouvons-nous reconnaitre la précisément
ce que Jésus-Christ nous demande quand il nous dit que nous I'accueillons lui-méme dans chaque étranger (cf.
Mt 25, 35) ? Saint Benoit I'avait accepté sans réserve et, bien que cela puisse “compliquer” la vie des moines, il a
disposé que tous les hbtes qui se présenteraient au monastere, on les accueille « comme le Christ »[85] en
I’exprimant méme par des gestes d’adoration,[86] et que les pauvres et les pélerins soient traités « avec le plus
grand soin et sollicitude ».[87]

103. L’Ancien Testament ordonne quelque chose de semblable quand il dit : « Tu ne molesteras pas I'étranger ni
ne I'opprimeras, car vous-mémes avez été étrangers dans le pays d’Egypte » (Ex 22, 20). « L’étranger qui réside
avec vous sera pour vous comme un compatriote et tu I'aimeras comme toi-méme, car vous avez été des
étrangers au pays d’Egypte » (Lv 19, 33-34). Par conséquent, il ne s’agit pas d’une invention d’un Pape ou d’un
délire passager. Nous aussi, dans le contexte actuel, nous sommes appelés a parcourir le chemin de



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn82
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn83
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn84
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn85
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn86
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn87

Iillumination spirituelle que nous indiquait le prophéte Isaie quand il s’interrogeait sur ce qui plait a Dieu : «
N’est-ce pas partager ton pain avec I'affamé, héberger chez toi les pauvres sans abri, si tu vois un homme nu, le
vétir, ne pas te dérober devant celui qui est ta propre chair ? Alors ta lumiéere éclatera comme I'aurore » (58, 7-
8).

Le culte qui lui plait le plus

104. Nous pourrions penser que nous rendons gloire a Dieu seulement par le culte et la priere, ou uniquement
en respectant certaines normes éthiques — certes la primauté revient a la relation avec Dieu — et nous oublions
que le critere pour évaluer notre vie est, avant tout, ce que nous avons fait pour les autres. La priére a de la
valeur si elle alimente un don de soi quotidien par amour. Notre culte plait a Dieu quand nous y mettons la
volonté de vivre avec générosité et quand nous laissons le don recu de Dieu se traduire dans le don de nous-
mémes aux freres.

105. Pour la méme raison, la meilleure fagon de discerner si notre approche de la priere est authentique sera de
regarder dans quelle mesure notre vie est en train de se transformer a la lumiéere de la miséricorde. En effet, « la
miséricorde n’est pas seulement I'agir du Pére, mais elle devient le critere pour comprendre qui sont ses
véritables enfants ».[88] Elle « est le pilier qui soutient la vie de I'Eglise ».[89] Je voudrais souligner une fois de
plus que, si la miséricorde n’exclut pas la justice et la vérité, « avant tout, nous devons dire que la miséricorde
est la plénitude de la justice et la manifestation la plus lumineuse de la vérité de Dieu ».[90] Elle « est la clef du

ciel ».[91]

106. Je ne peux pas m’empécher de rappeler cette question que se posait saint Thomas d’Aquin quand il
examinait quelles sont nos actions les plus grandes, quelles sont les ceuvres extérieures qui manifestent le mieux
notre amour de Dieu. Il a répondu sans hésiter que ce sont les ceuvres de miséricorde envers le prochain,[92]
plus que les actes de culte : « Les sacrifices et les offrandes qui font partie du culte divin ne sont pas pour Dieu
lui-méme, mais pour nous et nos proches. Lui-méme n’en a nul besoin, et s’il les veut, c’est pour exercer notre
dévotion et pour aider le prochain. C'est pourquoi la miséricorde qui subvient aux besoins des autres, lui agrée
davantage, étant plus immédiatement utile au prochain ».[93

107. Celui qui veut vraiment rendre gloire a Dieu par sa vie, celui qui désire réellement se sanctifier pour que son
existence glorifie le Saint, est appelé a se consacrer, a s’employer, et a s’évertuer a essayer de vivre les ceuvres
de miséricorde. C’'est ce qu’a parfaitement compris sainte Teresa de Calcutta : « Oui, j’ai beaucoup de faiblesses
humaines, beaucoup de miséres humaines [...] Mais il s’abaisse et il se sert de nous, de vous et de moi, pour que
nous soyons son amour et sa compassion dans le monde, malgré nos péchés, malgré nos miseres et nos défauts.
Il dépend de nous pour aimer le monde, et lui prouver a quel point il I'aime. Si nous nous occupons trop de nous-
mémes, nous naurons plus de temps pour les autres ».[94

108. Le consumérisme hédoniste peut nous jouer un mauvais tour, parce qu’avec I'obsession de passer du bon
temps, nous finissons par étre excessivement axés sur nous-mémes, sur nos droits et sur la hantise d’avoir du
temps libre pour en jouir. Il sera difficile pour nous de nous soucier de ceux qui se sentent mal et de consacrer
des énergies a les aider, si nous ne cultivons pas une certaine austérité, si nous ne luttons pas contre cette fievre
gue nous impose la société de consommation pour nous vendre des choses, et qui finit par nous transformer en
pauvres insatisfaits qui veulent tout avoir et tout essayer. La consommation de I'information superficielle et les
formes de communication rapide et virtuelle peuvent également étre un facteur d’abrutissement qui nous
enleve tout notre temps et nous éloigne de la chair souffrante des fréeres. Au milieu de ce tourbillon actuel,
I’Evangile vient résonner de nouveau pour nous offrir une vie différente, plus saine et plus heureuse.

%k %k %



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn88
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn89
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn90
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn91
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn92
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn93
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn94

109. La force du témoignage des saints, c’est d’observer les béatitudes et le critere du jugement dernier. Ce sont
peu de paroles, simples mais pratiques et valables pour tout le monde, parce que le christianisme est
principalement fait pour étre pratiqué, et s’il est objet de réflexion, ceci n’est valable que quand il nous aide a
incarner I’Evangile dans la vie quotidienne. Je recommande de nouveau de relire fréquemment ces grands textes
bibliques, de se les rappeler, de prier en s’en servant, d’essayer de les faire chair. lls nous feront du bien, ils nous
rendront vraiment heureux.

Quatrieme chapitre
QUELQUES CARACTERISTIQUES
DE LA SAINTETE DANS LE MONDE ACTUEL

110. Dans le grand tableau de la sainteté que nous proposent les béatitudes et Matthieu 25, 31-46, je voudrais
recueillir certaines caractéristiques ou expressions spirituelles qui, a mon avis, sont indispensables pour
comprendre le style de vie auquel Jésus nous appelle. Je ne vais pas m’attarder a expliquer les moyens de
sanctification que nous connaissons déja : les différentes méthodes de priére, les précieux sacrements de
I’Eucharistie et de la Réconciliation, 'offrande de sacrifices, les diverses formes de dévotion, la direction
spirituelle, et tant d’autres. Je me référerai uniguement a quelques aspects de I'appel a la sainteté dont j'espere
gu’ils résonneront de maniere spéciale.

111. Ces caractéristiques que je voudrais souligner ne sont pas toutes celles qui peuvent composer un modele
de sainteté, mais elles sont au nombre de cing, les grandes manifestations de I'amour envers Dieu et le prochain
que je considere d’'une importance particuliere, vu certains risques et certaines limites de la culture
d’aujourd’hui. Dans cette culture se manifestent : I'anxiété nerveuse et violente qui nous disperse et nous
affaiblit ; la négativité et la tristesse ; 'acédie commode, consumériste et égoiste ; l'individualisme et de
nombreuses formes de fausse spiritualité sans rencontre avec Dieu qui régnent dans le marché religieux actuel.

Endurance, patience et douceur

112. La premiére de ces grandes caractéristiques, c’est d’étre centré, solidement axé sur Dieu qui aime et qui
soutient. Grace a cette force intérieure, il est possible d’endurer, de supporter les contrariétés, les vicissitudes
de la vie, et aussi les agressions de la part des autres, leurs infidélités et leurs défauts : « Si Dieu est pour nous,
qui sera contre nous ? » (Rm 8, 31). Voila la source de la paix qui s’exprime dans les attitudes d’un saint. Grace a
cette force intérieure, le témoignage de sainteté, dans notre monde pressé, changeant et agressif, est fait de
patience et de constance dans le bien. C’est la fidélité de I'amour, car celui qui s’appuie sur Dieu (pistis) peut
également étre fidele aux freres (pistds) ; il ne les abandonne pas dans les moments difficiles, il ne se laisse pas
mener par 'anxiété et reste aux coOtés des autres méme lorsque cela ne lui donne pas de satisfactions
immédiates.

113. Saint Paul invitait les Romains a ne « rendre a personne le mal pour le mal » (Rm 12, 17), a ne pas vouloir se
« faire justice a [eux]-mémes » (v. 19), et a ne pas se laisser vaincre par le mal, mais a étre vainqueurs « du mal
par le bien » (v. 21). Cette attitude n’est pas un signe de faiblesse mais de la vraie force, car Dieu lui-méme « est
lent a la colére, mais grand par sa puissance » (Na 1, 3). La Parole de Dieu nous met en garde : « Aigreur,
emportement, colere, clameurs, outrages, tout cela doit étre extirpé de chez vous, avec la malice sous toutes ses
formes » (Ep 4, 31).

114. 1l nous faut lutter et étre attentifs face a nos propres penchants agressifs et égocentriques pour ne pas
permettre qu’ils s’enracinent : « Emportez-vous, mais ne commettez pas le péché : que le soleil ne se couche pas
sur votre colere » (Ep 4, 26). Quand des circonstances nous accablent, nous pouvons toujours recourir a I'ancre
de la supplication qui nous conduit a demeurer encore dans les mains de Dieu et prés de la source de la paix : «




N’entretenez aucun souci ; mais en tout besoin recourez a I'oraison et a la priere, pénétrées d’action de graces,
pour présenter vos requétes a Dieu. Alors la paix de Dieu, qui surpasse toute intelligence, prendra sous sa garde
vos cceurs et vos pensées » (Ph 4, 6-7).

115. Les chrétiens aussi peuvent faire partie des réseaux de violence verbale sur Internet et a travers les
différents forums ou espaces d’échange digital. Méme dans des milieux catholiques, on peut dépasser les
limites, on a coutume de banaliser la diffamation et la calomnie, et toute éthique ainsi que tout respect de la
renommée d’autrui semblent évacués. Ainsi se produit un dangereux dualisme, car sur ces réseaux on dit des
choses qui ne seraient pas tolérables dans la vie publique, et on cherche a compenser ses propres insatisfactions
en faisant déferler avec furie les désirs de vengeance. Il est significatif que parfois, en prétendant défendre
d’autres commandements, on ignore complétement le huitieme : ““Ne pas porter de faux témoignage ni mentir”’,
et on détruit I'image de 'autre sans pitié. La se manifeste sans contréle le fait que la langue est un « monde du
mal » et « elle enflamme le cycle de la création, enflammée qu’elle est par la Géhenne » (Ic 3, 6).

116. La force intérieure qui est I'ceuvre de la grace nous préserve de la contagion de la violence qui envahit la vie
sociale, car la grace apaise la vanité et rend possible la douceur du cceur. Le saint ne consacre pas ses énergies a
déplorer les erreurs d’autrui ; il est capable de faire silence devant les défauts de ses fréres et il évite la violence
verbale qui dévaste et maltraite, parce qu’il ne se juge pas digne d’étre dur envers les autres, mais il les estime
supérieurs a lui-méme (cf. Ph 2, 3).

117. 1l n’est pas bon pour nous de regarder de haut, d’adopter la posture de juges impitoyables, d’estimer les
autres indignes et de prétendre donner des lecons constamment. Cest la une forme subtile de
violence.[95]Saint Jean de la Croix proposait autre chose : « Préfére étre enseigné de tout le monde que
d’instruire le moindre de tous ».[96] Et il ajoutait un conseil pour tenir éloigné le démon : « [...| Te réjouir du
bien d’autrui comme du tien propre, [...] désirer que les autres te soient préférés en toutes choses, le désirer,
dis-je, tres sincerement. De cette facon, tu surmonteras le mal par le bien, tu repousseras le démon loin de toi,
tu auras le cceur dans la joie. Et tout cela, tu chercheras a I'exercer envers les personnes qui te reviendront le
moins. Sache que si tu n’en viens la, tu n'arriveras pas a la parfaite charité, et que méme tu n’en approcheras

point ».[97]

118. L’humilité ne peut s’enraciner dans le cceur qu’a travers les humiliations. Sans elles, il n’y a ni humilité ni
sainteté. Si tu n’es pas capable de supporter et de souffrir quelques humiliations, tu n’es pas humble et tu n’es
pas sur le chemin de la sainteté. La sainteté que Dieu offre a son Eglise vient a travers I’humiliation de son Fils.
Voila le chemin ! L’humiliation te conduit a ressembler a Jésus, c’est une partie inéluctable de I'imitation de
Jésus-Christ : « Le Christ [...] a souffert pour vous, vous laissant un modéle afin que vous suiviez ses traces » (1 P
2, 21). Pour sa part, il exprime I’'humilité du Pére qui s"humilie pour marcher avec son peuple, qui supporte ses
infidélités et ses murmures (cf. Ex 34, 6-9 ; Sg 11, 23-12, 2 ; Lc 6, 36). C'est pourquoi les ApoOtres, apres
I’'humiliation, étaient « tout joyeux d’avoir été jugés dignes de subir des outrages pour le Nom de Jésus » (Ac 5,
41).

119. Je ne me référe pas uniquement aux situations cruelles de martyre, mais aux humiliations quotidiennes de
ceux qui se taisent pour sauver leur famille, ou évitent de parler bien d’eux-mémes et préferent louer les autres
au lieu de se glorifier, choisissent les taches les moins gratifiantes, et méme préferent parfois supporter quelque
chose d’injuste pour I'offrir au Seigneur : « Si, faisant le bien, vous supportez la souffrance, c’est une grace
aupres de Dieu » (1 P 2, 20). Il ne s’agit pas de marcher la téte basse, de parler peu ou de fuir la société. Parfois
précisément, parce que libéré de I'’égocentrisme, quelqu’un peut oser discuter gentiment, réclamer la justice ou
défendre les faibles face aux puissants, bien que cela lui attire des conséquences négatives pour son image.

120. Je ne dis pas que I’humiliation soit quelque chose d’agréable, car ce serait du masochisme, mais je dis qu’il
s’agit d’'un chemin pour imiter Jésus et grandir dans I'union avec lui. Cela ne va pas de soi et le monde se moque



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn95
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn96
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn97

d’une pareille proposition. C’est une grace qu’il nous faut demander : ““Seigneur, quand arrivent les humiliations,
aide-moi a sentir que je suis derriére toi, sur ton chemin”.

121. Cette attitude suppose un cceur pacifié par le Christ, libéré de cette agressivité qui jaillit d’'un ego
démesuré. La méme pacification que réalise la grace nous permet de garder une assurance intérieure et de
supporter, de persévérer dans le bien méme en traversant « un ravin de ténébres » (Ps 23, 4), ou méme si une
armée vient « camper contre moi » (Ps 27, 3). Fermes dans le Seigneur, le Rocher, nous pouvons chanter : « En
paix, tout aussitot, je me couche et je dors : c’est toi, Seigneur, qui m’établis a part, en slreté » (Ps 4, 9). En
définitive, le Christ « est notre paix » (Ep 2, 14), il vient « guider nos pas dans le chemin de la paix » (Lc 1, 79). Il a
communiqué a sainte Faustine Kowalska : « L’humanité ne trouvera pas la paix tant qu’elle ne se tournera pas
avec confiance vers ma miséricorde divine ».[98] Ne tombons donc pas dans la tentation de chercher I'assurance
intérieure dans le succes, dans les plaisirs vides, dans la possession, dans la domination des autres ou dans
I'image sociale : « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je vous donne ; je ne vous la donne pas comme le
monde la donne » (Jn 14, 27).

Joie et sens de '"humour

122. Ce qui a été dit jusqu’a présent n’implique pas un esprit inhibé, triste, aigri, mélancolique ou un profil bas
amorphe. Le saint est capable de vivre joyeux et avec le sens de 'humour. Sans perdre le réalisme, il éclaire les
autres avec un esprit positif et rempli d’espérance. Etre chrétien est « joie dans I’Esprit Saint » (Rm 14, 17), parce
qgue « I'amour de charité entraine nécessairement la joie. Toujours celui qui aime se réjouit d’étre uni a I'aimé
[...]. C'est pourquoi la joie est conséquence de la charité ».[99] Nous avons recu la merveille de sa Parole et nous
I’embrassons « parmi bien des tribulations, avec la joie de I'Esprit Saint » (1 Th 1, 6). Si nous laissons le Seigneur
nous sortir de notre carapace et nous changer la vie, alors nous pourrons réaliser ce que demandait saint Paul : «
Réjouissez-vous sans cesse dans le Seigneur, je le dis encore, réjouissez-vous » (Ph 4, 4).

123. Les prophétes annongaient le temps de Jésus que nous sommes en train de vivre comme une révélation de
la joie : « Pousse des cris de joie, des clameurs » (Is 12, 6). « Monte sur une haute montagne, messagére de Sion
; éleve et force la voix, messagere de Jérusalem » (Is 40, 9). « Que les montagnes poussent des cris, car le
Seigneur a consolé son peuple, il prend en pitié ses affligés » (Is 49, 13). « Exulte avec force, fille de Sion ! Crie de
joie, fille de Jérusalem ! Voici que ton roi vient a toi : il est juste et victorieux, humble » (Za 9, 9). Et n’oublions
pas I'exhortation de Néhémie : « Ne vous affligez point : la joie du Seigneur est votre forteresse ! » (8, 10).

124. Marie, qui a su découvrir la nouveauté que Jésus apportait, chantait : « Mon esprit tressaille de joie en Dieu
mon sauveur » (Lc 1, 47) et Jésus lui-méme « tressaillit de joie sous I’action de I’Esprit Saint » (Lc 10, 21). Quand
il passait, « la foule était dans la joie » (Lc 13, 17). Aprés sa résurrection, la ou arrivaient les disciples il y avait
une « joie vive » (Ac 8, 8). Jésus nous donne une assurance : « Vous serez tristes, mais votre tristesse se
changera en joie [...]. Je vous verrai de nouveau et votre coeur sera dans la joie, et votre joie, nul ne vous
I’enlévera » (Jn 16, 20.22). « Je vous dis cela pour que ma joie soit en vous et que votre joie soit compléte » (Jn
15, 11).

125. Il y a des moments difficiles, des temps de croix, mais rien ne peut détruire la joie surnaturelle qui «
s’adapte et se transforme, et elle demeure toujours au moins comme un rayon de lumiére qui nait de la
certitude personnelle d’étre infiniment aimé, au-dela de tout ».[100] C’'est une assurance intérieure, une
sérénité remplie d’espérance qui donne une satisfaction spirituelle incompréhensible selon les criteres du
monde.

126. Ordinairement, la joie chrétienne est accompagnée du sens de I’humour, si remarquable, par exemple, chez
saint Thomas More, chez saint Vincent de Paul ou chez saint Philippe Néri. La mauvaise humeur n’est pas un
signe de sainteté : « Eloigne de ton cceur le chagrin » (Qo 11, 10). Ce que nous recevons du Seigneur « afin d’en



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn98
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn99
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn100

jouir » (1 Tm 6, 17) est tel que parfois la tristesse frise I'ingratitude de notre part, frise le repli sur nous-mémes
au point que nous sommes incapables de reconnaitre les dons de Dieu.[101

127. Son amour paternel nous invite : « Mon fils, traite-toi bien [...]. Ne te refuse pas le bonheur présent » (Si 14,
11.14). Il nous veut positifs, reconnaissants et pas trop compliqués : « Au jour du bonheur, sois heureux [...].
Dieu a fait I'homme tout droit, et lui, cherche bien des calculs » (Qo 7, 14.29). En toute circonstance, il faut
garder un esprit souple, et faire comme saint Paul : « J’ai appris en effet a me suffire en toute occasion » (Ph 4,
11). C’'est ce que vivait saint Francois d’Assise, capable d’étre ému de gratitude devant un morceau de pain dur,
ou bien, heureux de louer Dieu uniquement pour la brise qui caressait son visage.

128. Je ne parle pas de la joie consumériste et individualiste si répandue dans certaines expériences culturelles
d’aujourd’hui. Car le consumérisme ne fait que surcharger le coeur ; il peut offrir des plaisirs occasionnels et
éphémeres, mais pas la joie. Je me réfere plutét a cette joie qui se vit en communion, qui se partage et se
distribue, car « il y a plus de bonheur a donner qu’a recevoir » (Ac 20, 35) et « Dieu aime celui qui donne avec
joie » (2 Co 9, 7). L'amour fraternel accroit notre capacité de joie, puisqu’il nous rend capables de jouir du bien
des autres : « Réjouissez-vous avec qui est dans la joie » (Rm 12, 15). « Nous nous réjouissons, quand nous
sommes faibles et que vous étes forts » (2 Co 13, 9). En revanche, « si nous nous concentrons sur nos propres
besoins, nous nous condamnons a vivre avec peu de joie ».[102]

Audace et ferveur

129. En méme temps, la sainteté est parresia : elle est audace, elle est une incitation a I’évangélisation qui laisse
une marque dans ce monde. Pour que cela soit possible, Jésus lui-méme vient a notre rencontre et nous répéte
avec sérénité et fermeté : « Soyez sans crainte » (Mc 6, 50). « Et voici que je suis avec vous pour toujours jusqu’a
la fin du monde » (Mt 28, 20). Ces paroles nous permettent de marcher et de servir dans cette attitude pleine de
courage que suscitait I'Esprit Saint chez les Apotres et qui les conduisait a annoncer Jésus-Christ. Audace,
enthousiasme, parler en toute liberté, ferveur apostolique, tout cela est compris dans le vocable parresia, terme
par lequel la Bible désigne également la liberté d’une existence qui est ouverte, parce qu’elle se trouve
disponible a Dieu et aux autres (cf. Ac4,29;9,28;28,31;2Co3,12;Ep3,12;He3,6;10,19).

130. Le bienheureux Paul VI mentionnait parmi les obstacles a I'évangélisation précisément le manque de
parresia : « Le manque de ferveur [...] est d’autant plus grave qu’il vient du dedans ».[103] Que de fois nous nous
sentons engourdis par le confort de la rive | Mais le Seigneur nous appelle a naviguer au large et a jeter les filets
dans des eaux plus profondes (cf. Lc 5, 4). Il nous invite a consacrer notre vie a son service. Attachés a lui, nous
avons le courage de mettre tous nos charismes au service des autres. Puissions-nous nous sentir récompensés
par son amour (cf. 2 Co 5, 14) et puissions-nous dire avec saint Paul : « Malheur a moi si je n'annongais pas
I’'Evangile ! » (1 Co 9, 16).

131. Regardons Jésus : sa compassion profonde n’était pas quelque chose qui l'isolait, ce n’était pas une
compassion paralysante, timide ou honteuse comme bien des fois cela nous arrive, bien au contraire | C’était
une compassion qui l'incitait a sortir de lui-méme avec vigueur pour annoncer, pour envoyer en mission, pour
envoyer guérir et libérer. Reconnaissons notre fragilité mais laissons Jésus la saisir de ses mains et nous envoyer
en mission. Nous sommes fragiles mais porteurs d’un trésor qui nous grandit et qui peut rendre meilleurs et plus
heureux ceux qui le regoivent. L’audace et le courage apostoliques sont des caractéristiques de la mission.

132. La parresia est un sceau de I'Esprit, une marque de l'authenticité de I'annonce. Elle est I'assurance
heureuse qui nous conduit a trouver notre gloire dans I'Evangile que nous annongons, elle est confiance
inébranlable dans la fidélité du Témoin fidele qui nous donne I'assurance que rien « ne pourra nous séparer de
I’amour de Dieu » (Rm 8, 39).



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn101
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn102
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn103

133. Nous avons besoin de I'impulsion de I'Esprit pour ne pas étre paralysés par la peur et par le calcul, pour ne
pas nous habituer a ne marcher que dans des périmetres slirs. Souvenons-nous que ce qui est renfermé finit par
sentir I’"humidité et par nous rendre malades. Quand les Apdtres ont senti la tentation de se laisser paralyser par
les craintes et les dangers, ils se sont mis a prier ensemble en demandant la parresia : « A présent donc,
Seigneur, considere leurs menaces et [permets] a tes serviteurs d’annoncer ta parole en toute assurance » (Ac 4,
29). Et la réponse a été que « tandis qu’ils priaient, I'endroit ou ils se trouvaient réunis trembla ; tous furent
alors remplis du Saint Esprit et se mirent a annoncer la parole de Dieu avec assurance » (Ac 4, 31).

134. Comme le prophete Jonas, nous avons en nous la tentation latente de fuir vers un endroit sir qui peut avoir
beaucoup de noms : individualisme, spiritualisme, repli dans de petits cercles, dépendance, routine, répétition
de schémas préfixés, dogmatisme, nostalgie, pessimisme, refuge dans les normes. Peut-étre refusons-nous de
sortir d’un territoire qui nous était connu et commode. Toutefois, les difficultés peuvent étre comme la tempéte,
la baleine, le ver qui a fait sécher le ricin de Jonas, ou le vent et le soleil qui I'ont brilé a la téte ; et comme dans
son cas, ils peuvent servir a nous faire retourner a ce Dieu qui est tendresse et qui veut nous conduire dans un
cheminement continu et rénovateur.

135. Dieu est toujours une nouveauté, qui nous pousse a partir sans relache et a nous déplacer pour aller au-
dela de ce qui est connu, vers les périphéries et les frontiéres. Il nous conduit la ol I'humanité est la plus blessée
et la ol les étres humains, sous I'apparence de la superficialité et du conformisme, continuent a chercher la
réponse a la question du sens de la vie. Dieu n’a pas peur ! Il n’a pas peur ! Il va toujours au-dela de nos schémas
et ne craint pas les périphéries. Lui-méme s’est fait périphérie (cf. Ph 2, 6-8 ; In 1, 14). C'est pourquoi, si nous
osons aller aux périphéries, nous I'y trouverons, il y sera. Jésus nous devance dans le coeur de ce frére, dans sa
chair blessée, dans sa vie opprimée, dans son ame obscurcie. Il y est déja.

136. |l faut, certes, ouvrir la porte du cceur a Jésus-Christ, car il frappe et appelle (cf. Ap 3, 20). Mais parfois, je
me demande si, a cause de I'air irrespirable de notre auto-référentialité, Jésus n’était pas déja en nous, frappant
pour que nous le laissions sortir. Dans I'Evangile, nous voyons comment Jésus « cheminait a travers villes et
villages, préchant et annongant la Bonne Nouvelle du Royaume de Dieu » (Lc 8, 1). De méme, aprés la
résurrection, quand les disciples sont allés partout, le Seigneur ceuvrait avec eux (cf. Mc 16, 20). Voila la
dynamique qui jaillit de la vraie rencontre !

137. l'accoutumance nous séduit et nous dit que chercher a changer quelque chose n’a pas de sens, que nous
ne pouvons rien faire face a cette situation, qu’il en a toujours été ainsi et que nous avons survécu malgré cela. A
cause de l'accoutumance, nous n’affrontons plus le mal et nous permettons que les choses “soient ce qu’elles
sont”’, ou ce que certains ont décidé qu’elles soient. Mais laissons le Seigneur venir nous réveiller, nous secouer
dans notre sommeil, nous libérer de I'inertie. Affrontons I'accoutumance, ouvrons bien les yeux et les oreilles, et
surtout le coeur, pour nous laisser émouvoir par ce qui se passe autour de nous et par le cri de la Parole vivante
et efficace du Ressuscité.

138. L’'exemple de nombreux prétres, religieuses, religieux et laics qui se consacrent a évangéliser et a servir
avec grande fidélité, bien des fois en risquant leurs vies et sirement au prix de leur confort, nous galvanise. Leur
témoignage nous rappelle que I'Eglise n’a pas tant besoin de bureaucrates et de fonctionnaires, que de
missionnaires passionnés, dévorés par I'enthousiasme de transmettre la vraie vie. Les saints surprennent,
dérangent, parce que leurs vies nous invitent a sortir de la médiocrité tranquille et anesthésiante.

139. Demandons au Seigneur la grace de ne pas vaciller quand I'Esprit nous demande de faire un pas en avant ;
demandons le courage apostolique d’annoncer I'Evangile aux autres et de renoncer a faire de notre vie
chrétienne un musée de souvenirs. De toute maniére, laissons I'Esprit Saint nous faire contempler I’histoire sous
I’angle de Jésus ressuscité. Ainsi, I'Eglise, au lieu de stagner, pourra aller de I’avant en accueillant les surprises du
Seigneur.




En communauté

140. Il est trés difficile de lutter contre notre propre concupiscence ainsi que contre les emblches et les
tentations du démon et du monde égoiste, si nous sommes trop isolés. Le bombardement qui nous séduit est tel
que, si nous sommes trop seuls, nous perdons facilement le sens de la réalité, la clairvoyance intérieure, et nous
succombons.

141. La sanctification est un cheminement communautaire, a faire deux a deux. C'est ainsi que le refletent
certaines communautés saintes. En diverses occasions, I'Eglise a canonisé des communautés entiéres qui ont
vécu héroiquement I'Evangile ou qui ont offert a Dieu la vie de tous leurs membres. Pensons, a titre d’exemple,
aux sept saints fondateurs de I'Ordre des Servites de Marie, aux sept religieuses bienheureuses du premier
monastere de la Visitation de Madrid, a saint Paul Miki et ses compagnons martyrs au Japon, a saint André Kim
Taegon et ses compagnons martyrs en Corée, a saint Roque Gonzalez, saint Alphonse Rodriguez et leurs
compagnons martyrs en Amérique du Sud. Souvenons-nous également du récent témoignage des moines
trappistes de Tibhirine (Algérie), qui se sont préparés ensemble au martyre. Il y a, de méme, beaucoup de
couples saints au sein desquels chacun a été un instrument du Christ pour la sanctification de I'autre époux.
Vivre ou travailler avec d’autres, c’est sans aucun doute un chemin de développement spirituel. Saint Jean de la
Croix disait a un disciple : tu ne vis avec d’autres « que pour étre travaillé, exercé par tous [...] ».[104]

142. La communauté est appelée a créer ce « lieu théologal ou I'on peut faire I'expérience de la présence
mystique du Seigneur ressuscité ».[105] Partager la Parole et célébrer ensemble I'Eucharistie fait davantage de
nous des freres et nous convertit progressivement en communauté sainte et missionnaire. Cela donne lieu aussi
a d’authentiques expériences mystiques vécues en communauté, comme ce fut le cas de saint Benoit et de
sainte Scholastique, ou lors de cette sublime rencontre spirituelle qu’ont vécue ensemble saint Augustin et sa
mere sainte Monique : « Or, le jour était imminent ou elle allait quitter cette vie, jour que tu connaissais, toi,
mais que nous, nous ignorions. Il se trouva, par tes soins j'en suis sdr, par tes secrétes dispositions, que nous
étions seuls, elle et moi, debout, accoudés a une fenétre ; de la le jardin intérieur [...]. Nous tenions grande
ouverte la bouche de notre coeur vers les eaux qui ruissellent d’en haut de ta source, de la source de vie qui est
prés de toi [...]. Et pendant que nous parlons et aspirons a elle [la sagesse éternelle], voici que nous la touchons,
a peine, d’une poussée rapide et totale du coeur. [...] [Comme si] la vie éternelle fOt telle qu’a été cet instant
d’intelligence aprés lequel nous avions soupiré... ».[106]

143. Mais ces expériences ne sont pas ce qu’il y a de plus fréquent, ni de plus important. La vie communautaire,
soit en famille, en paroisse, en communauté religieuse ou en quelque autre communauté, est faite de beaucoup
de petits détails quotidiens. Il en était ainsi dans la sainte communauté qu’ont formée Jésus, Marie et Joseph, ol
s’est reflétée de maniere exemplaire la beauté de la communion trinitaire. C'est également ce qui se passait
dans la vie communautaire menée par Jésus avec ses disciples et avec les gens simples.

144. Rappelons comment Jésus invitait ses disciples a préter attention aux détails.

Le petit détail du vin qui était en train de manquer lors d’une féte.

Le petit détail d’'une brebis qui manquait.

Le petit détail de la veuve qui offrait ses deux piécettes.

Le petit détail d’avoir de I’huile en réserve pour les lampes au cas ou tarderait le fiancé.
Le petit détail de demander a ses disciples de vérifier combien de pains ils avaient.

Le petit détail d’avoir allumé un feu de braise avec du poisson posé dessus tandis qu’il attendait les disciples a
I"aube.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn104
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn105
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn106

145. La communauté qui préserve les petits détails de I'amour,[107] ou les membres se protegent les uns les
autres et créent un lieu ouvert et d’évangélisation, est le lieu de la présence du Ressuscité qui la sanctifie selon
le projet du Pére. Parfois, par un don de I'amour du Seigneur, au milieu de ces petits détails, s’offrent a nous des
expériences consolantes de Dieu : « Un soir d’hiver jJaccomplissais comme d’habitude mon petit office... tout a
coup j'entendis dans le lointain le son harmonique d’un instrument de musique, alors je me représentai un salon
bien éclairé, tout brillant de dorures, des jeunes filles élégamment vétues se faisant mutuellement des
compliments et des politesses mondaines ; puis mon regard se porta sur la pauvre malade que je soutenais ; au
lieu d’une mélodie j'entendais de temps en temps ses gémissements plaintifs [...]. Je ne puis exprimer ce qui se
passa dans mon ame, ce que je sais c’est que le Seigneur l'illumina des rayons de la vérité qui surpasserent
tellement I'éclat ténébreux des fétes de la terre, que je ne pouvais croire a mon bonheur ».[108]

146. A I'opposé de la tendance a I'individualisme consumériste qui finit par nous isoler dans la quéte du bien-
étre en marge des autres, notre chemin de sanctification ne peut se lasser de nous identifier a ce désir de Jésus :
« Que tous soient un. Comme toi, Pére, tu es en moi et moi en toi » (Jn 17, 21).

En priere constante

147. Finalement, méme si cela semble évident, souvenons-nous que la sainteté est faite d’une ouverture
habituelle a la transcendance, qui s’exprime dans la priere et dans I'adoration. Le saint est une personne dotée
d’un esprit de priére, qui a besoin de communiquer avec Dieu. C'est quelqu’un qui ne supporte pas d’étre
asphyxié dans I'immanence close de ce monde, et au milieu de ses efforts et de ses engagements, il soupire vers
Dieu, il sort de lui-méme dans la louange et élargit ses limites dans la contemplation du Seigneur. Je ne crois pas
dans la sainteté sans priere, bien qu’il ne s’agisse pas nécessairement de longs moments ou de sentiments
intenses.

148. Saint Jean de la Croix recommandait de « s’efforcer de vivre toujours en la présence de Dieu, soit réelle, soit
imaginaire, soit unitive, selon que les actions commandées le permettent ».[109] Au fond, c’est le désir de Dieu
qui ne peut se lasser de se manifester de quelque maniére dans notre vie quotidienne : « Efforcez-vous de vivre
dans une oraison continuelle, sans 'abandonner au milieu des exercices corporels. Que vous mangiez, que vous
buviez [...], que vous parliez, que vous traitiez avec les séculiers, ou que vous fassiez toute autre chose,
entretenez constamment en vous le désir de Dieu, élevez vers lui vos affections ».[110]

149. Cependant, pour que cela soit possible, il faut aussi quelques moments uniquement pour Dieu, dans la
solitude avec lui. Pour sainte Thérese d’Avila, la priere, c’est « un commerce intime d’amitié ou I'on s’entretient
souvent seul a seul avec ce Dieu dont on se sait aimé ».[111] Je voudrais insister sur le fait que ce n’est pas
seulement pour quelques privilégiés, mais pour tous, car « nous avons tous besoin de ce silence chargé de
présence adorée ».[112] La priere confiante est une réaction du coeur qui s’ouvre a Dieu face a face, ol on fait
taire tous les bruits pour écouter la voix suave du Seigneur qui résonne dans le silence.

150. Dans le silence, il est possible de discerner, a la lumiere de I'Esprit, les chemins de sainteté que le Seigneur
nous propose. Autrement, toutes nos décisions ne pourront étre que des “décorations’” qui, au lieu d’exalter
I’Evangile dans nos vies, le recouvriront ou I'étoufferont. Pour tout disciple, il est indispensable d’é&tre avec le
Maitre, de I'écouter, d’apprendre de lui, d’apprendre toujours. Si nous n’écoutons pas, toutes nos paroles ne
seront que du bruit qui ne sert a rien.

151. Souvenons-nous que « c’est la contemplation du visage de Jésus mort et ressuscité qui recompose notre
humanité, méme celle qui est fragmentée par les vicissitudes de la vie, ou celle qui est marquée par le péché.
Nous ne devons pas apprivoiser la puissance du visage du Christ ».[113] J'ose donc te demander : Y a-t-il des
moments ol tu te mets en sa présence en silence, ol tu restes avec lui sans hate, et tu te laisses regarder par lui
? Est-ce que tu laisses son feu embraser ton cceur ? Si tu ne lui permets pas d’alimenter la chaleur de son amour
et de sa tendresse, tu n’auras pas de feu, et ainsi comment pourras-tu enflammer le coeur des autres par ton



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn107
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn108
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn109
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn110
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn111
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn112
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn113

témoignage et par tes paroles ? Et si devant le visage du Christ tu ne parviens pas a te laisser guérir et
transformer, pénetre donc les entrailles du Seigneur, entre dans ses plaies, car c’est la que la miséricorde divine
a sonsiege.[114

152. Mais je prie pour que nous ne considérions pas le silence priant comme une évasion niant le monde qui
nous entoure. Le “pélerin russe’”, qui marchait dans une priere continue, raconte que cette priére ne le séparait
pas de la réalité extérieure : « Lorsqu’il m’arrivait de rencontrer des gens, ils me semblaient aussi aimables que
s’ils avaient été de ma famille [...] Ce bonheur n’illuminait pas seulement l'intérieur de mon ame ; le monde
extérieur aussi m’apparaissait sous un aspect ravissant ».[115]

153. L’histoire ne disparait pas non plus. La priére, précisément parce qu’elle s’alimente du don de Dieu qui se
répand dans notre vie, devrait toujours faire mémoire. La mémoire des actions de Dieu se trouve a la base de
I’expérience de I'alliance entre Dieu et son peuple. Puisque Dieu a voulu entrer dans I'histoire, la priere est tissée
de souvenirs. Non seulement du souvenir de la Parole révélée, mais aussi de la vie personnelle, de la vie des
autres, de ce que le Seigneur a fait dans son Eglise. C’est la mémoire reconnaissante dont parle également saint
Ignace de Loyola dans sa “Contemplation pour parvenir a 'amour”,[116] quand il nous demande de ramener a
la mémoire tous les bénéfices que nous avons recus du Seigneur. Regarde ton histoire quand tu pries et tu y
trouveras beaucoup de miséricorde. En méme temps, cela alimentera ta conscience du fait que le Seigneur te
garde dans sa mémoire et ne t'oublie jamais. Cela a donc un sens de lui demander d’éclairer encore les petits
détails de ton existence, qui ne lui échappent pas.

154. La supplication est I'expression d’un coeur confiant en Dieu, qui sait que seul il est impuissant. Dans la vie
du peuple fidele de Dieu, nous trouvons beaucoup de supplications débordantes d’une tendresse croyante et
d’une confiance profonde. N’6tons pas de la valeur a la priere de demande, qui bien des fois donne de la
sérénité a notre coeur et nous aide a continuer de lutter avec espérance. La supplication d’intercession a une
valeur particuliere, car c’est un acte de confiance en Dieu et en méme temps une expression d’amour du
prochain. Certains, par préjugés spiritualistes, croient que la priére devrait étre une pure contemplation de Dieu,
sans distractions, comme si les noms et les visages des freres étaient une perturbation a éviter. Au contraire, la
réalité, c’est que la priere sera plus agréable a Dieu et plus sanctifiante si, a travers elle, par I'intercession, nous
essayons de vivre le double commandement que Jésus nous a donné. L’intercession exprime I’engagement
fraternel envers les autres quand grace a elle nous sommes capables d’intégrer la vie des autres, leurs plus
pressantes angoisses et leurs plus grands réves. Recourant aux paroles bibliques, on peut dire de celui qui se
dévoue généreusement a intercéder : « Celui-ci est I'ami de ses fréres, qui prie beaucoup pour le peuple » (2 M
15, 14).

155. Si nous reconnaissons vraiment que Dieu existe, nous ne pouvons pas nous lasser de I'adorer, parfois dans
un silence débordant d’admiration, ou de le chanter dans une louange festive. Nous exprimons ainsi ce que
vivait le bienheureux Charles de Foucauld quand il disait : « Aussitot que je crus qu’il y avait un Dieu, je compris
gue je ne pouvais faire autrement que de ne vivre que pour Lui ».[117]ll y a aussi, dans la vie du peuple pelerin,
de nombreux gestes simples de pure adoration, comme par exemple lorsque « le regard du pélerin se fixe sur
une image qui symbolise la tendresse et la proximité de Dieu. L'amour s’arréte, contemple le mystere, le savoure
dans le silence ».[118]

156. La lecture priante de la Parole de Dieu, « plus douce que le miel » (Ps 119, 103) et « plus incisive qu’aucun
glaive a deux tranchants » (He 4, 12) nous permet de nous arréter pour écouter le Maitre afin qu’il soit lampe
sur nos pas, lumiére sur notre route (cf. Ps 119, 105). Comme les Evéques de I'Inde I'ont bien rappelé : « La
Parole de Dieu n’est pas seulement une dévotion parmi tant d’autres, certes belle mais optionnelle ; elle
appartient au cceur et a l'identité méme de la vie chrétienne. La Parole a en elle-méme le pouvoir de
transformer les vies ».[119]



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn114
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn115
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn116
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn117
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn118
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn119

157. La rencontre avec Jésus dans les Ecritures nous conduit a 'Eucharistie, ou cette méme Parole atteint son
efficacité maximale, car elle est présence réelle de celui qui est la Parole vivante. La, I'unique Absolu recoit la
plus grande adoration que puisse lui rendre cette terre, car c’est le Christ qui s’offre. Et quand nous le recevons
dans la communion, nous renouvelons notre alliance avec lui et nous lui permettons de réaliser toujours
davantage son ceuvre de transformation.

Cinquieme chapitre
COMBAT, VIGILANCE ET DISCERNEMENT

158. La vie chrétienne est un combat permanent. Il faut de la force et du courage pour résister aux tentations du
diable et annoncer I'Evangile. Cette lutte est treés belle, car elle nous permet de célébrer chaque fois le Seigneur
vainqueur dans notre vie.

Le combat et la vigilance

159. Il ne s’agit pas seulement d’un combat contre le monde et la mentalité mondaine qui nous trompe, nous
abrutit et fait de nous des médiocres dépourvus d’engagement et sans joie. |l ne se réduit pas non plus a une
lutte contre sa propre fragilité et contre ses propres inclinations (chacun a la sienne : la paresse, la luxure,
I’envie, la jalousie, entre autres). C’'est aussi une lutte permanente contre le diable qui est le prince du mal. Jésus
lui-méme féte nos victoires. Il se réjouissait quand ses disciples arrivaient a progresser dans I'annonce de
I’Evangile, en surmontant les obstacles du Malin, et il s’exclamait : « Je voyais Satan tomber du ciel comme
I’éclair » (Lc 10, 18).

Plus qu’un mythe

160. Nous n’admettrons pas I'existence du diable si nous nous évertuons a regarder la vie seulement avec des
criteres empiriques et sans le sens du surnaturel. Précisément, la conviction que ce pouvoir malin est parmi nous
est ce qui nous permet de comprendre pourquoi le mal a parfois tant de force destructrice. Les auteurs bibliques
avaient certes un bagage conceptuel limité pour exprimer certaines réalités et au temps de Jésus, on pouvait
confondre, par exemple, une épilepsie avec la possession du démon. Cependant cela ne doit pas nous porter a
trop simplifier la réalité en disant que tous les cas rapportés dans les Evangiles étaient des maladies psychiques
et qu’en définitive le démon n’existe pas ou n’agit pas. Sa présence se trouve a la premiére page des Ecritures,
qui se concluent avec la victoire de Dieu sur le démon.[120] De fait, quand Jésus nous a enseigné le Notre Pére, il
a demandé que nous terminions en demandant au Pére de nous délivrer du Mal. Le terme utilisé ici ne se réfere
pas au mal abstrait et sa traduction plus précise est “le Malin”. Il désigne un étre personnel qui nous harcele.
Jésus nous a enseigné a demander tous les jours cette délivrance pour que son pouvoir ne nous domine pas.

161. Ne pensons donc pas que c’est un mythe, une représentation, un symbole, une figure ou une idée.[121]
Cette erreur nous conduit a baisser les bras, a relacher I'attention et a étre plus exposés. Il n’a pas besoin de
nous posséder. Il nous empoisonne par la haine, par la tristesse, par I’envie, par les vices. Et ainsi, alors que nous
baissons la garde, il en profite pour détruire notre vie, nos familles et nos communautés, car il réde « comme un
lion rugissant cherchant qui dévorer » (1P 5, 8).

Eveillés et confiants

162. La Parole de Dieu nous invite clairement a « résister aux manceuvres du diable » (Ep 6, 11) et a éteindre «
tous les traits enflammés du Mauvais » (Ep 6, 16). Ce ne sont pas des paroles romantiques, car notre chemin
vers la sainteté est aussi une lutte constante. Celui qui ne veut pas le reconnaitre se trouvera exposé a I'échec ou
a la médiocrité. Nous avons pour le combat les armes puissantes que le Seigneur nous donne : la foi qui
s’exprime dans la priére, la méditation de la parole de Dieu, la célébration de la Messe, I'adoration
eucharistique, la réconciliation sacramentelle, les ceuvres de charité, la vie communautaire et I'engagement



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn120
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn121

missionnaire. Si nous nous négligeons, les fausses promesses du mal nous séduiront facilement, car comme le
disait le saint prétre Brochero : « Qu’importe que Lucifer nous promette de nous libérer et méme nous comble
de tous ses biens, si ce sont des biens trompeurs, si ce sont des biens envenimés ? ».[122]

163. Sur ce chemin, le progrés du bien, la maturation spirituelle et la croissance de I'amour sont les meilleurs
contrepoids au mal. Personne ne résiste s’il reste au point mort, s’il se contente de peu, s’il cesse de réver de
faire au Seigneur un don de soi plus généreux. Encore moins, s’il tombe dans un esprit de défaite, car « celui qui
commence sans confiance a perdu d’avance la moitié de la bataille et enfouit ses talents [...] le triomphe
chrétien est toujours une croix, mais une croix qui en méme temps est un étendard de victoire, qu’on porte avec
une tendresse combative contre les assauts du mal ».[123]

La corruption spirituelle

164. Le chemin de la sainteté est une source de paix et de joie que nous offre I'Esprit, mais en méme temps il
demande que nous soyons avec « les lampes allumées » (Lc 12, 35) et que nous restions attentifs : « Gardez-
vous de toute espece de mal » (1Th 5, 22). « Veillez donc » (Mt 24, 42 ; Mc 13, 35). « Ne nous endormons pas »
(1Th 5, 6). Car ceux qui ont le sentiment qu’ils ne commettent pas de fautes graves contre la Loi de Dieu peuvent
tomber dans une sorte d’étourdissement ou de torpeur. Comme ils ne trouvent rien de grave a se reprocher, ils
ne percoivent pas cette tiédeur qui peu a peu s’empare de leur vie spirituelle et ils finissent par se débiliter et se
corrompre.

165. La corruption spirituelle est pire que la chute d’un pécheur, car il s’agit d’un aveuglement confortable et
autosuffisant ou tout finit par sembler licite : la tromperie, la calomnie, I'égoisme et d’autres formes subtiles
d’autoréférentialité, puisque « Satan lui-méme se déguise en ange de lumiére » (2Co 11, 14). C'est ainsi que
Salomon a fini ses jours, alors que le grand pécheur David sut se relever de sa misére. Dans un épisode, Jésus
nous met en garde contre cette tentation trompeuse qui nous fait glisser vers la corruption : il parle d’'une
personne libérée du démon qui, pensant que sa vie est pure, finit par étre possédée par sept autres esprits
malins (cf. Lc 11, 24-26). Un autre texte biblique utilise une image forte : « Le chien est retourné a son propre
vomissement » (2P 2, 22 ; cf. Pr 26, 11).

Le discernement

166. Comment savoir si une chose vient de I'Esprit Saint ou si elle a son origine dans I'esprit du monde ou dans
I’esprit du diable ? Le seul moyen, c’est le discernement qui ne requiert pas seulement une bonne capacité a
raisonner ou le sens commun. C’'est aussi un don qu’il faut demander. Si nous le demandons avec confiance au
Saint Esprit, et que nous nous efforgons en méme temps de le développer par la priére, la réflexion, la lecture et
le bon conseil, nous pourrons slirement grandir dans cette capacité spirituelle.

Une nécessité impérieuse

167. Aujourd’hui, I'aptitude au discernement est redevenue particulierement nécessaire. En effet, la vie actuelle
offre d’énormes possibilités d’actions et de distractions et le monde les présente comme si elles étaient toutes
valables et bonnes. Tout le monde, mais spécialement les jeunes, est exposé a un zapping constant. Il est
possible de naviguer sur deux ou trois écrans simultanément et d’interagir en méme temps sur différents lieux
virtuels. Sans la sagesse du discernement, nous pouvons devenir facilement des marionnettes a la merci des
tendances du moment.

168. Cela devient particulierement important quand apparait une nouveauté dans notre vie et qu’il faudrait
alors discerner pour savoir s’il s’agit du vin nouveau de Dieu ou bien d’une nouveauté trompeuse de I'esprit du
monde ou de I'esprit du diable. En d’autres occasions, il arrive le contraire, parce que les forces du mal nous

induisent a ne pas changer, a laisser les choses comme elles sont, a choisir I'immobilisme et la rigidité. Nous



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn122
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn123

empéchons donc le souffle de I'Esprit d’agir. Nous sommes libres, de la liberté de Jésus-Christ, mais il nous
appelle a examiner ce qu’il y a en nous — désirs, angoisses, craintes, aspirations — et ce qui se passe en dehors de
nous — “les signes des temps” — pour reconnaitre les chemins de la pleine liberté : « Vérifiez tout. Ce qui est bon
retenez-le » (1Th 5, 21).

Toujours a la lumiere du Seigneur

169. Le discernement n’est pas seulement nécessaire pour les moments extraordinaires, ou quand il faut
résoudre de graves problemes, ou quand il faut prendre une décision cruciale. C'est un instrument de lutte pour
mieux suivre le Seigneur. Nous en avons toujours besoin pour étre disposés a reconnaitre les temps de Dieu et
de sa grace, pour ne pas gaspiller les inspirations du Seigneur, pour ne pas laisser passer son invitation a grandir.
Souvent cela se joue dans les petites choses, dans ce qui parait négligeable, parce que la grandeur se montre
dans ce qui est simple et quotidien.[124] Il s’agit de ne pas avoir de limites pour ce qui est grand, pour ce qu’il y
a de mieux et de plus beau, mais en méme temps d’étre attentif a ce qui est petit, au don de soi d’aujourd’hui.
Je demande donc a tous les chrétiens de faire chaque jour, en dialogue avec le Seigneur qui nous aime, un
sincere “examen de conscience”. En méme temps, le discernement nous conduit a reconnaitre les moyens
concrets que le Seigneur prédispose dans son mystérieux plan d’amour, pour que nous n’en restions pas
seulement a de bonnes intentions.

Un don surnaturel

170. Il est vrai que le discernement spirituel n’exclut pas les apports des connaissances humaines, existentielles,
psychologiques, sociologiques ou morales. Mais il les transcende. Méme les sages normes de I'Eglise n’y
suffisent pas. Rappelons-nous toujours que le discernement est une grace. Bien qu'il inclue la raison et la
prudence, il les dépasse parce qu’il s’agit d’entrevoir le mystére du projet unique et inimitable que Dieu a pour
chacun, et qui se réalise dans des contextes et des limites les plus variés. Ne sont pas seulement en jeu un bien-
étre temporel ni la satisfaction de faire quelque chose d’utile, ni le désir d’avoir la conscience tranquille non
plus. Ce qui est en jeu, c’est le sens de ma vie devant le Pére qui me connait et qui m’aime, le vrai sens de mon
existence que personne ne connait mieux que lui. Le discernement, en définitive, conduit a la source méme de la
vie qui ne meurt pas, c’est-a-dire connaitre le Pére, le seul vrai Dieu, et celui qu’il a envoyé, Jésus-Christ (cf. Jn
17, 3). ll ne requiert pas de capacités spéciales ni n’est réservé aux plus intelligents ou aux plus instruits, et le
Pére se révele volontiers aux humbles (cf. Mt 11, 25).

171. Méme si le Seigneur nous parle de manieres variées, dans notre travail, a travers les autres et a tout
moment, il n’est pas possible de se passer du silence de la priere attentive pour mieux percevoir ce langage,
pour interpréter la signification réelle des inspirations que nous croyons recevoir, pour apaiser les angoisses et
recomposer I'ensemble de I'existence personnelle a la lumiére de Dieu. Nous pouvons ainsi laisser naitre cette
nouvelle synthése qui jaillit de la vie illuminée par I’Esprit.

Parle, Seigneur

172. Cependant, il pourrait arriver que dans la priere méme nous évitions de nous laisser interpeller par la
liberté de I'Esprit qui agit comme il veut. Il faut rappeler que le discernement priant doit trouver son origine
dans la disponibilité a écouter le Seigneur, les autres, la réalité méme qui nous interpelle toujours de maniére
nouvelle. Seul celui qui est disposé a écouter posséde la liberté pour renoncer a son propre point de vue partiel
ou insuffisant, a ses habitudes, a ses schémas. De la sorte, il est vraiment disponible pour accueillir un appel qui
brise ses sécurités mais qui le conduit a une vie meilleure, car il ne suffit pas que tout aille bien, que tout soit
tranquille. Dieu pourrait étre en train de nous offrir quelque chose de plus, et a cause de notre distraction dans
la commodité, nous ne nous en rendons pas compte.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn124

173. Une telle attitude d’écoute implique, c’est certain, I'obéissance a I'Evangile comme ultime critére, mais
aussi au Magistére qui le garde, en cherchant a trouver dans le trésor de I'Eglise ce qui est le plus fécond pour
I"aujourd’hui du salut. Il ne s’agit pas d’appliquer des recettes ni de répéter le passé, puisque les mémes
solutions ne sont pas valables en toutes circonstances, et ce qui sera utile dans un certain contexte peut ne pas
I’étre dans un autre. Le discernement des esprits nous libére de la rigidité qui n’est pas de mise devant I'éternel
aujourd’hui du Ressuscité. Seul I'Esprit sait pénétrer dans les replis les plus sombres de la réalité et prendre en
compte toutes ses nuances, pour que, sous un nouveau jour, émerge la nouveauté de |'Evangile.

La logique du don et de la croix

174. Une condition essentielle au progres dans le discernement, c’est de s’éduquer a la patience de Dieu et a ses
temps qui ne sont jamais les noétres. Il ne fait pas tomber le feu sur les infidéles (cf. Lc 9, 54) ni ne permet

d’“arracher l'ivraie” qui grandit avec le blé (cf. Mt 13, 29). Il faut aussi de la générosité parce qu’« il y a plus de
bonheur a donner qu’a recevoir » (Ac 20, 35). Nous ne discernons pas pour découvrir ce que nous pouvons tirer
davantage de cette vie, mais pour reconnaitre comment nous pouvons mieux accomplir cette mission qui nous a
été confiée dans le Baptéme, et cela implique que nous soyons disposés a des renoncements jusqu’a tout
donner. En effet, le bonheur est paradoxal et nous offre les meilleures expériences quand nous acceptons cette
logique mystérieuse qui n’est pas de ce monde. Comme I'affirmait saint Bonaventure en parlant de la croix : «
Telle est notre logique ».[125] Si quelqu’un entre dans cette dynamique, alors il ne laisse pas sa conscience

s’anesthésier et il s'ouvre généreusement au discernement.

175. Quand nous scrutons devant Dieu les chemins de la vie, il n’y a pas de domaines qui soient exclus. Sur tous
les plans de notre vie, nous pouvons continuer a grandir et offrir quelque chose de plus a Dieu, y compris sur les
plans ou nous faisons I'expérience des difficultés les plus fortes. Mais il faut demander a I'Esprit Saint de nous
délivrer et d’expulser cette peur qui nous porte a lui interdire d’entrer dans certains domaines de notre vie. Lui
qui demande tout donne également tout, et il ne veut pas entrer en nous pour mutiler ou affaiblir mais pour
porter a la plénitude. Cela nous fait voir que le discernement n’est pas une autoanalyse intimiste, une
introspection égoiste, mais une véritable sortie de nous-mémes vers le mystére de Dieu qui nous aide a vivre la
mission a laquelle il nous a appelés pour le bien de nos fréres.

* k¥

176. Je voudrais que la Vierge Marie couronne ces réflexions, car elle a vécu comme personne les béatitudes de
Jésus. Elle est celle qui tressaillait de joie en la présence de Dieu, celle qui gardait tout dans son cceur et qui s’est
laissée traverser par le glaive. Elle est la sainte parmi les saints, la plus bénie, celle qui nous montre le chemin de
la sainteté et qui nous accompagne. Elle n’accepte pas que nous restions a terre et parfois elle nous porte dans
ses bras sans nous juger. Parler avec elle nous console, nous libére et nous sanctifie. La Mére n’a pas besoin de
beaucoup de paroles, elle n’a pas besoin que nous fassions trop d’efforts pour lui expliquer ce qui nous arrive. Il
suffit de chuchoter encore et encore : “Je vous salue Marie...”.

177. Vespére que ces pages seront utiles pour que toute I'Eglise se consacre a promouvoir le désir de la sainteté.
Demandons a I'Esprit Saint d’infuser en nous un intense désir d’étre saint pour la plus grande gloire de Dieu et
aidons-nous les uns les autres dans cet effort. Ainsi, nous partagerons un bonheur que le monde ne pourra nous
enlever.

Donné a Rome, pres de Saint-Pierre, le 19 mars, Solennité de Saint Joseph, de I'an 2018, sixieme année de mon
Pontificat.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftn125

[1] Benoit XVI, Homélie lors de I'inauguration solennelle du ministere pétrinien (24 avril 2005) : AAS 97 (2005), p.
708.

[2] Cela suppose qu’il y ait, de toute facon, la réputation de sainteté et |I'exercice, au moins a un niveau
ordinaire, des vertus chrétiennes : Cf. Lettre Apostolique sous forme de Motu proprio Maiorem hac dilectionem

(11 juillet 2017), art. 2c : L’Osservatore Romano, éd. en langue francaise (13 juillet 2017), p. 12.
[3] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, sur I’Eglise, n. 9.

[4] Cf. Joseph Malégue, Pierres noires. Les classes moyennes du Salut, Paris 1958.

[5] Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sur I’Eglise, n. 12.

[6] Vie cachée et épiphanie, Source cachée ((Euvres spirituelles, Paris 1998, pp. 241-247).

[7] Jean-Paul ll, Lett. ap. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 56 : AAS 93 (2001), p. 307.

[8] Lett. ap. Tertio millennio adveniente (10 novembre 1994), n. 37 : AAS 87 (1995), p. 29.

[9] Homélie lors de la Commémoration cecuménigue des témoins de la foi du 20éme siécle (7 mai 2000) : AAS 92
(2000), n. 5 : pp.680-681.

[10] Const. dogm. Lumen gentium, sur I'Eglise, n. 11.

[11] Cf. Hans U. Von Balthasar, Teologia y santidad, in Communio 6 (1987), p. 489.
[12] Cantique Spirituel B, Prologue 2, ((Euvres complétes, Paris 1990, p. 1196).
[13] Ibid., 14, 2, (Op. cit. p. 1285).

[14] Cf. Catéchese de I’Audience générale (19 novembre 2014) : L'Osservatore Romano, éd. en langue francaise
(20 novembre 2014), p. 2.

[15] Francois de Sales, Traité de I'amour de Dieu, VIII, 11, ((Euvres compléetes, Paris 1969, p. 743).
[16] J'ai suivi Jésus : Un évéque témoigne, Paris 1997, p. 17.

[17] Conférence des Evéques catholiques de Nouvelle Zélande, Healing love (1er janvier 1988).
[18] Cf. Exercices spirituels, Paris 1986/2008, nn. 102-312.

[19] Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 515.

[20] Ibid., n. 516.

[21] Ibid., n. 517.

[22] Ibid., n. 518.

[23] Ibid., n. 521.

[24] Benoit XVI, Audience générale (13 avril 2011), in : L'Osservatore Romano, éd. en langue francgaise (14 avril
2011), n. 15, p 2.

[25] Ibid.

[26] Cf. Hans U. Von Balthasar, Teologia y santidad, in Communio 6 (1987), pp. 486-493.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref1
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref2
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20170711_maiorem-hac-dilectionem.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20170711_maiorem-hac-dilectionem.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref3
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref4
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref5
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref6
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref7
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref8
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref9
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000507_test-fede.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000507_test-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref10
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref11
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref12
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref13
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref14
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/audiences/2014/documents/papa-francesco_20141119_udienza-generale.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref15
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref16
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref17
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref18
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref19
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref20
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref21
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref22
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref23
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref24
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110413.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref25
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref26

[27] Xavier Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, Madrid 19993, p. 427.
[28] Carlo M. Martini, Le confesioni di Pietro, Cinisello Balsamo 2017, p. 69.

[29] Il faut distinguer ce divertissement superficiel d’une saine culture du loisir, qui nous ouvre a l'autre et a la
réalité avec un esprit détendu et contemplatif.

[30] Jean-Paul Il, Homélie lors de la Messe de canonisation (1er octobre 2000), n. 5 : AAS 92 (2000), p. 852.

[31] Conférence Episcopale Régionale de I’Afrique Occidentale, Message pastoral a la fin de la 2éme Assemblée
pléniere (29 février 2016), n. 2.

[32] Ledn Bloy, La femme pauvre, I, 27, Paris 1897, p. 388.

[33] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Lett. Placuit Deo sur certains aspects du salut chrétien (22
février 2018), n. 4 : L’Osservatore Romano (2 mars 2018), pp.4-5 : « L'individualisme néo-pélagien et le mépris
néo-gnostique du corps défigurent la confession de foi au Christ, Sauveur unique et universel ». Dans ce

document, se trouvent les bases doctrinales pour la compréhension du salut chrétien en référence aux dérives
néo-gnostiques et néo-pélagiennes actuelles.

[34] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 94 : AAS 105 (2013), p. 1060.

[35] Ibid : AAS 105 (2013), p. 1059.

[36] Homélie lors de la Messe a la Résidence Sainte-Marthe (11 novembre 2016) : L’Osservatore Romano, éd. en

langue francaise (1er décembre 2016), p. 8.

[37] Comme I'enseigne saint Bonaventure, on doit « laisser en arriére toutes les opérations de I'intelligence, puis
transporter et transformer en Dieu le foyer de toutes nos affections [...] Il faut accorder peu a la recherche et
beaucoup a l'onction ; peu a la langue et le plus possible a la joie intérieure ; peu aux discours et aux livres, et
tout au don de Dieu, c’est-a-dire au saint Esprit ; peu ou rien a la créature et tout a I'Etre créateur : Pére, Fils et
saint Esprit » (Itinerarium mentis in Deum, VII, 4-5 [Texte latin de Quaracchi traduit par H. Dumery], Paris 2001,
pp. 103.105).

[38] Lettre au Grand Chancelier de I'Université Pontificale Catholique d’Argentine pour le centenaire de Ila
Faculté de théologie (3 mars 2015) : L'Osservatore Romano (9-10 mars 2015), p. 6.

[39] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 40 : AAS 105 (2013), p. 1037.

[40] Vidéo-message au congres international de théologie de I’'Université Pontificale Catholigue d’Argentine (1-3
septembre 2015) : AAS 107 (2015), p. 980.

[41] Exhort. ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), n. 38 : AAS 88 (1996), p. 412.

[42] Lettre au Grand Chancelier de I’Université Pontificale Catholique d’Argentine pour le centenaire de la
Faculté de théologie (3 mars 2015) : L'Osservatore Romano (9-10 mars 2015), p. 6.

[43] Lettre a Frére Antoine, 2 (Ecrits, vies, témoignages, Ed. du 8&me centenaire vol. 1, Paris 2010, p. 383).
[44] Les sept dons de I'Esprit Saint, 9, 15.
[45] Id, Commentaire sur le Livre IV des Sentences 37, 1, 3, ad 6.

[46] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 94 : AAS 105 (2013), p. 1059.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref27
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref28
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref29
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref30
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20001001_canonization.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref31
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref32
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref33
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref34
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Non_à_la_mondanité_spirituelle
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref35
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref36
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161111_lettre-d-amour.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161111_lettre-d-amour.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref37
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref38
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref39
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#4._La_mission_qui_s’incarne_dans_les_limites_humaines
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref40
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2015/documents/papa-francesco_20150903_videomessaggio-teologia-buenos-aires.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2015/documents/papa-francesco_20150903_videomessaggio-teologia-buenos-aires.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2015/documents/papa-francesco_20150903_videomessaggio-teologia-buenos-aires.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref41
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref42
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref43
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref44
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref45
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref46
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Non_à_la_mondanité_spirituelle

[47] Cf. Bonaventure de Bagnoregio, De sex alis Seraphim 3, 8 : « Non omnes omnia possunt ». Il faut le
comprendre dans la ligne du Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 1735.

[48] Cf. Thomas d’Aquin, Somme Théologique I-ll, g. 109, a. 9, ad 1. « La grace est de quelque maniére
imparfaite en ce qu’elle ne guérit pas totalement I’homme ».

[49] Cf. La nature et la grace XLIII, 50 : PL 44, p. 271.
[50] Confessions X, XXIX, 40 (Paris 1962, Livres VIII-XIII, p. 213).

[51] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 44 : AAS 105 (2013), p. 1038.

[52] Dans la compréhension de la foi chrétienne, la grace est prévenante, concomitante et subséquente a tout
notre agir. (Cf. Conc. cecum. de Trente, Sess. VI, Decr. de iustificatione, ch. 5, in DH, n. 1525).

[53] Cf. Homélie sur la Lettre aux Romains IX, 11 : PG 60, p. 470.
[54] Homélie sur I'humilité : PG 31, p. 530.
[55] Canon 4, DH 374 (H. Denziger, Symboles et définitions de la foi catholique, Paris 2010, p. 137).

[56] Ses. 6eéme, Decretum de iustificatione, chap. 8, DH 1532 (H. Denziger, Symboles et définitions de la foi
catholique, Paris 2010, p. 422).

[57] N. 1998.
[58] Ibid., n. 2007.
[59] Thomas d’Aquin, Somme Théologique I-Il, q. 114, art. 5.

[60] Thérese de Lisieux, ‘“‘Acte d’offrande a I’Amour miséricordieux” (Priéres, 6), ((Euvres complétes, Paris 1996,
p. 963).

[61] Liucio Gera, Sobre el misterio del pobre, dans P. Grelot- L. Gera-A. Dumas, El Pobre, Buenos Aires 1962, p.
103.

[62] C'est, en définitive, la doctrine catholique du “mérite” postérieur a la justification. Il s’agit de la coopération
du justifié & I'accroissement de la vie de la grace (cf. Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 2010). Mais cette
coopération ne fait en aucune maniere que la justification elle-méme et I'amitié de Dieu deviennent |'objet d’un
mérite humain.

[63] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 95 : AAS 105 (2013), p. 1060.

[64] Somme Théologique I-Il, g. 107, art. 4.

[65] Homélie de la Sainte Messe a I'occasion du Jubilé des personnes socialement exclues (13 novembre 2016) :

L’Osservatore Romano, éd. en langue frangaise (17 novembre 2016), p. 7.

[66] Cf. Homélie lors de la Messe a la Résidence Sainte-Marthe (9 juin 2014) : L’Osservatore Romano, éd. en

langue francaise (26 juin 2014), p. 6.
[67] L'ordre entre la deuxiéme et la troisieme béatitude varie selon les diverses traditions textuelles.
[68] Exercices spirituels, n. 23 (Paris 1986/2008, p. 44).

[69] Manuscrit C, 12r. ((Euvres completes, Paris 1996, p. 250).



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref47
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref48
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref49
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref50
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref51
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#4._La_mission_qui_s’incarne_dans_les_limites_humaines
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref52
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref53
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref54
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref55
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref56
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref57
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref58
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref59
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref60
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref61
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref62
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref63
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Non_à_la_mondanité_spirituelle
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref64
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref65
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2016/documents/papa-francesco_20161113_giubileo-omelia-senza-fissa-dimora.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref66
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2014/documents/papa-francesco-cotidie_20140609.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref67
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref68
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref69

[70] Depuis les temps patristiques, I’Eglise apprécie le don des larmes, comme en témoigne aussi la belle priére
Ad petendam compunctionem cordis : « O Dieu tout puissant et trés compatissant, qui pour le peuple assoiffé a
fait surgir du rocher une source d’eau vive, fais jaillir de nos cceurs endurcis des larmes de contrition, pour que,
pleurant nos péchés, nous obtenions par ta miséricorde le pardon » (Missale Romanum, ed. typ. 1962, p. [110]).

[71] Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 1789, cf. n. 1970.
[72] Ibid., n. 1787.

[73] La diffamation et la calomnie sont comme un acte terroriste : on jette la bombe, on détruit, et I'agresseur
reste heureux et tranquille. C'est trés différent de la grandeur d’ame de celui qui s’approche pour discuter face a
face, avec une sincérité sereine, en pensant au bien de l'autre.

[74] A certaines occasions, il peut &tre nécessaire de discuter a propos des difficultés d’un frére. Dans ces cas, il
peut arriver que se transmette une reconstruction au lieu d’'un fait objectif. La passion déforme la réalité
concréte du fait, le transforme en une reconstruction et finit par transmettre cette reconstruction chargée de
subjectivité. On détruit ainsi la réalité et on ne respecte pas la vérité de 'autre.

[75] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 218 : AAS 105 (2013), p. 1110.

[76] Ibid., n. 239, p. 1116.
[77] Ibid., n. 227, p. 1112.

[78] Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 41c : AAS 83 (1991), pp. 844-845.

[79] Lett. ap. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 49 : AAS 93 (2001), p. 302.

[80] Ibid. : AAS 93 (2001), p. 302.

[81] Bulle Misericordiae Vultus (11 avril 2015), n. 12 : AAS 107 (2015), p. 407.

[82] Rappelons-nous la réaction du bon samaritain face a I’homme que les brigands avaient laissé a demi-mort
au bord du chemin (cf. Lc 10, 30-37).

[83] Conférence Canadienne des Evéques catholiques : Commission des Affaires Sociales, Lettre ouverte aux
membres du Parlement, Le bien commun ou I’exclusion, un choix pour les canadiens (1er février 2001), n. 9.

[84] Suivant le magistére constant de I'Eglise, la 5éme Conférence générale de I'Episcopat latino-américain et
des Caraibes a enseigné que I’étre humain « est toujours sacré, depuis sa conception, dans toutes les étapes de
son existence, jusqu’a sa mort naturelle et apres la mort », et que sa vie doit étre protégée « depuis la
conception, a toutes les étapes, et jusqu’a la mort naturelle » (Document d’Aparecida (29 juin 2007), nn.
388.464).

[85] Regle, 53,1 : PL66, p. 749.
[86] Cf. Ibid., 53, 7 : PL 66, p. 750.
[87] Ibid. 53, 15 : PL 66, p. 751.

[88] Bulle Misericordiae Vultus (11 avril 2015), n. 9 : AAS 107 (2015), p. 405.

[89] Ibid., n. 10 : AAS 107 (2015), p. 406.

[90] Exhort. ap. post-synodale Amoris laetitia (19 mars 2016), n. 311 : AAS 108 (2016), p. 439.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref70
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref71
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref72
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref73
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref74
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref75
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#3._Le_bien_commun_et_la_paix_sociale
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref76
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref77
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref78
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref79
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref80
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref81
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref82
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref83
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref84
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref85
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref86
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref87
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref88
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref89
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref90
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

[91] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 197 : AAS 105 (2013), p. 1103.

[92] Cf. Somme Théologique, II-Il, 30, a. 4.
[93] Ibid. ad. 1
[94] Cristo en los pobres, Madrid, 1981, p. 37-38.

[95] Il y a de nombreuses formes de harcélement qui, bien qu’elles semblent élégantes ou respectueuses, voire
spirituelles, provoquent beaucoup de souffrance dans I'estime de soi des autres.

[96] Précautions, 13 b ((Euvres compleétes, Paris 1990, p. 304).

[97] Ibid, 13 a (Op. cit., p. 304).

[98] Petit Journal : la miséricorde divine dans mon ame, n. 300 (Paris 20106, p. 148).
[99] Thomas d’Aquin, Somme Théologique, I-Il, 70, a. 3.

[100] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 6 : AAS 105 (2013), p. 1221.

[101] Je recommande de dire la priere attribuée a saint Thomas More : « Donne-moi une bonne digestion,
Seigneur, et aussi quelque chose a digérer. Donne-moi la santé du corps avec le sens de la garder au mieux.
Donne-moi une ame sainte, Seigneur, qui ait les yeux sur la beauté et la pureté, afin qu’elle ne s’épouvante pas
en voyant le péché, mais sache redresser la situation. Donne-moi une ame qui ignore I’'ennui, le gémissement et
le soupir. Ne permets pas que je me fasse trop de souci pour cette chose encombrante que j'appelle “moi”.
Seigneur, donne-moi I’"humour pour que je tire quelque bonheur de cette vie et en fasse profiter les autres. Ainsi
soit-il ».

[102] Exhort. ap. post-synodale Amoris laetitia (19 mars 2016), n. 110 : AAS 108 (2016), p. 354.

[103] Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 80 : AAS 68 (1976), p. 73. Il est intéressant de noter
qgue dans ce texte, le bienheureux Paul VI lie intimement la joie a la parresia. De méme qu’il déplore “surtout le

manque de joie et d’espérance”, exalte la “douce et réconfortante joie d’évangéliser” qui est unie a “un élan
intérieur que personne ni rien ne saurait éteindre”, pour que le monde ne recoive pas I'Evangile
“d’évangélisateurs tristes et découragés ”. A 'occasion de I’Année Sainte 1975, le méme Paul VI a consacré a la
joie I'Exhortation apostolique Gaudete in Domino (9 mai 1975) : AAS 67 (1075), pp. 289-322.

[104] Précautions, n. 15 ((Euvres complétes, Paris 1990, p. 304).

[105] Jean Paul-Paul I, Exhort. ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), n. 42 : AAS 88 (1996), p. 416.

[106] Confessions, IX, 10, 23-25 : PL 32, p. 773-775 (Paris 1962, Livres VIII-XIlI, pp. 115-121).

[107] Spécialement, je rappelle les trois mots-clefs ““s’il te plait, merci, pardon”, car « dits au bon moment, [ils]
protégent et alimentent I'amour, jour aprés jour » : Exhort. ap. post-synodale Amoris laetitia (19 mars 2016), n.
133 : AAS 108 (2016), p. 363.

[108] Thérese de Lisieux, Manuscrit C, 29vo-30ro ((Euvres Completes, Paris 1996, pp. 274-275).
[109] Degrés de perfection, 2 ((Euvres complétes, Paris 1990, p. 313).
[110] Id., Avis a un religieux pour atteindre la perfection, 9b (Op. cit., p. 311).

[111] Livre de la Vie 8, 5 ((Euvres complétes, Paris 1949, p. 82).



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref91
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_place_privilégiée_des_pauvres_dans_le_peuple_de_Dieu
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref92
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref93
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref94
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref95
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref96
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref97
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref98
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref99
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref100
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#1._Une_joie_qui_se_renouvelle_et_se_communique
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref101
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref102
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref103
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/la/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19750509_gaudete-in-domino.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref104
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref105
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref106
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref107
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref108
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref109
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref110
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref111

[112] Jean-Paul lI, Lett. ap. Orientale lumen (2 mai 1995), n. 16 : AAS 87 (1995), p. 762.

[113] Discours lors de la rencontre avec les participants au Véme Congrés de I'Eglise italienne, Florence (10
novembre 2015) : AAS 107 (2015), p. 1284.

[114] Cf. Bernard de Clairvaux, Sermon sur le cantique des cantiques 61, 3-5 : PL 183, pp. 1071-1073.
[115] Récits d’un peélerin russe, (Traduits par Jean Laloy, Baconniére/Paris 1966, pp-37-38.149).
[116] Cf. Exercices spirituels, Paris 1986/2008, nn. 230-237.

[117] Lettre a Henry de Castries, Notre-Dame des Neiges, 14 ao(t 1901.

[118] Veme Conférence Générale de L'Episcopat Latino-américain et des Caraibes, Document d’Aparecida (29
juin 2007), n. 259.

[119] Conférence des Evéques catholiques de Iinde, Déclaration finale de la 21&éme Assemblée pléniére (18
février 2009), n. 3.2.

[120] Cf. Homélie lors de la Messe a la Résidence Sainte-Marthe (11 octobre 2013) : L’Osservatore Romano, éd.
en langue francaise (17 octobre 2013), p. 7.

[121] Cf. Paul VI, Catéchese (15 novembre 1972) : Insegnamenti X [1972], pp. 1168-1170 : « Un des besoins
principaux est la défense contre ce mal que nous appelons Démon [..] Le mal n’est pas seulement une
déficience mais une efficience, un étre vivant, spirituel, perverti et pervertisseur. Réalité terrible, mystérieuse et
effrayante. Celui qui se refuse a la reconnaitre comme existante sort du cadre de I'enseignement biblique et
ecclésiastique ; ou bien celui qui en fait un principe se tenant par lui-méme, n’ayant pas lui-méme, comme toute
créature, son origine en Dieu ; ou qui I'explique comme pseudo-réalité, une personnification conceptuelle et
fantastique des causes ignorées de nos infirmités ».

[122] José Gabriel del Rosario Brochero, Platica de las banderas, in : Conférence épiscopale d’Argentine, El Cura
Brochero. Cartas y sermones, Buenos Aires 1999, p. 71.

[123] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 85 : AAS 105 (2013), p. 1056.

[124] On trouve sur la tombe de saint Ignace de Loyola ce sage épitaphe : “Non coerceri a maximo, contineri
tamen a minimo divinum est” (Il est divin de ne pas avoir peur des grandes choses et en méme temps d’étre
attentif aux plus petites).

[125] Collationes in Hexaemeron, 1, 30.

© Copyright - Libreria Editrice Vaticana



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref112
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1995/documents/hf_jp-ii_apl_19950502_orientale-lumen.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref113
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151110_firenze-convegno-chiesa-italiana.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151110_firenze-convegno-chiesa-italiana.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151110_firenze-convegno-chiesa-italiana.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref114
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref115
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref116
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref117
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref118
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref119
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref120
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2013/documents/papa-francesco-cotidie_20131011.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref121
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref122
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref123
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Non_au_pessimisme_stérile
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref124
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#_ftnref125

